
60 / dicembre 2025

RIVISTA DELLA SOCIETÀ ITALIANA DI ANTROPOLOGIA MEDICA
FONDATA DA TULLIO SEPPILLI

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) - Perugia



AM

AM_41-42.indb   5 08/06/2018   10:25:43

In copertina: ideogramma cinese che designa la malattia (bìng).

Il logo della Società italiana di antropologia medica, qui riprodotto, 
costituisce la elaborazione grafica di un ideogramma cinese molto 
antico che ha via via assunto il significato di “longevità”, risultato di una 
vita consapevolmente condotta lungo una ininterrotta via di armonia e 
di equilibrio. Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) – Perugia



AM

AM_41-42.indb   5 08/06/2018   10:25:43

Fondata da / Founded by 
Tullio Seppilli

Biannual open access peer-reviewed online Journal

Rivista della Società italiana di antropologia medica
Journal of the Italian Society for Medical Anthropology

dicembre 2025
December 2025

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) – Perugia



Direttore
Giovanni Pizza, Università di Perugia

Comitato di redazione
Roberto Beneduce, Università di Torino / Sara Cassandra, scrittrice, Napoli / Donatella Cozzi, 
vicepresidente della Siam, Università di Udine / Fabio Dei, Università di Pisa / Lavinia D’Errico, 
Università di Napoli “Suor Orsola Benincasa” / Erica Eugeni, studiosa indipendente, Roma  / 
Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Università di Bologna / Fabrizio Loce-Mandes, 
Università di Perugia / Alessandro Lupo, Sapienza Università di Roma, presidente della Siam / 
Massimiliano Minelli, Università di Perugia / Angela Molinari, Università di Milano Bicocca  / 
Chiara Moretti, Università di Milano-Bicocca / Giulia Nistri, Università di Perugia / Cristina 
Papa, presidente della Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per 
una cultura della salute), Perugia / Elisa Pasquarelli, studiosa indipendente, Perugia / Francesca 
Pistone, studiosa indipendente, Roma  / Ivo Quaranta, Alma Mater Studiorum Università di 
Bologna / Andrea F. Ravenda, Università di Torino / Elisa Rondini, Università di Perugia / Pino 
Schirripa, vicepresidente della Siam, Università di Messina / Nicoletta Sciarrino, Università di 
Torino / Alberto Simonetti, studioso indipendente, Perugia / Simona Taliani, Università di Napoli 
L’Orientale / Eugenio Zito, Università di Napoli “Federico II”

Comitato scientifico
Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasile / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, Francia / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de 
Genève, Svizzera / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, Francia / Luis A. Chiozza, 
Centro de consulta médica Weizsäcker, Buenos Aires, Argentina / Josep M. Comelles Universitat 
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-
Jo Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Sylvie Fainzang, 
Institut national de la santé et de la recherche médicale, Paris, Francia / Didier Fassin, École des 
hautes études en sciences sociales, Paris, Francia – Institute for advanced study, Princeton, Stati 
Uniti d’America / Byron Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Mabel 
Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentina / Roberte Hamayon, Université de Paris X, 
Nanterre, Francia / Thomas Hauschild, Eberhard Karls Universität, Tübingen, Germania  / 
Elisabeth Hsu, University of Oxford, Regno Unito / Laurence J. Kirmayer, McGill University, 
Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / 
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal, 
Canada / Françoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (Cnrs), Paris, Francia / 
Ángel Martínez Hernáez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Raymond Massé, 
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores 
en antropología social, Ciudad de México, Messico / Edgar Morin, École des hautes études en 
sciences sociales, Paris, Francia  / David Napier, London University College, London, Regno 
Unito / Tobie Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, Francia / Rosario Otegui 
Pascual, Universidad Complutense de Madrid, Spagna / Mariella Pandolfi, Université de Montréal,  
Canada / Ekkehard Schrõder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germania / Ciro 
Tarantino, Università della Calabria, Italia / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Comitato tecnico
Massimo Cimichella, Università di Perugia / Alessio Moriconi, Università di Perugia / Stefano 
Pasqua, Università di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari, 
Digital manager, Perugia

AM Rivista della Società italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli	 ISSN 1593-2737



AM. Rivista della Società italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli è una testata semestrale della 
Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia.

Editor in chief
Giovanni Pizza, Università di Perugia, Italy

Editorial Board
Roberto Beneduce, Università di Torino, Italy / Sara Cassandra, writer, Napoli, Italy / Donatella 
Cozzi, vicepresident of the Siam, Università di Udine, Italy / Fabio Dei, Università di Pisa, Italy / 
Lavinia D’Errico, Università di Napoli “Suor Orsola Benincasa”, Italy / Erica Eugeni, independent 
scholar, Italy / Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Università di Bologna, Italy / 
Fabrizio Loce-Mandes, Università di Perugia, Italy / Alessandro Lupo, Sapienza Università di 
Roma, president of the Siam, Italy / Massimiliano Minelli, Università di Perugia, Italy / Angela 
Molinari, Università di Milano Bicocca, Italy / Chiara Moretti, Università di Milano-Bicocca, Italy / 
Giulia Nistri, Università di Perugia, Italy / Cristina Papa, president of the Fondazione Alessandro 
e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia, Italy / Elisa 
Pasquarelli, independent scholar, Perugia, Italy / Francesca Pistone, independent scholar, Roma, 
Italy / Ivo  Quaranta, Alma Mater Studiorum Università di Bologna, Italy  / Andrea F. Ravenda, 
Università di Torino, Italy / Elisa Rondini, Università di Perugia, Italy / Pino Schirripa, vicepresident 
of the Siam, Università di Messina, Italy / Nicoletta Sciarrino, Università di Torino, Italy / Alberto 
Simonetti, independent scholar, Perugia, Italy / Simona Taliani, Università di Napoli L’Orientale, 
Italy / Eugenio Zito, Università di Napoli “Federico II”, Italy

Advisory Board
Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasil / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, France / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de 
Genève, Switzerland / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, France / Luis A. Chiozza, 
Centro de consulta médica Weizsäcker, Buenos Aires, Argentine / Josep M. Comelles Universitat 
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-Jo 
Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, USA / Sylvie Fainzang, Institut national de la 
santé et de la recherche médicale, Paris, France / Didier Fassin, École des hautes études en sciences 
sociales, Paris, France  –  Institute for advanced study, Princeton, USA / Byron Good, Harvard 
Medical School, Boston, USA / Mabel Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentine  / 
Roberte Hamayon, Universiteé de Paris X, Nanterre, France / Thomas Hauschild, Eberhard Karls 
Universität, Tübingen, Germany / Elisabeth Hsu, University of Oxford, UK / Laurence J. Kirmayer, 
McGill University, Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, USA / 
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal, 
Canada / Françoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (Cnrs) Paris, France / 
Ángel Martínez Hernáez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Raymond Masseé, 
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores 
en antropología social, Ciudad de México, México  / Edgar Morin, École des hautes études en 
sciences sociales, Paris, France / David Napier, London University College, London, UK / Tobie 
Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, France / Rosario Otegui Pascual, 
Universidad Complutense de Madrid, Spain / Mariella Pandolfi, Université de Montréal, Canada / 
Ekkehard Schrõder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germany /  Ciro Tarantino, 
Università della Calabria, Italy / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Technical Board
Massimo Cimichella, Università di Perugia / Alessio Moriconi, Università di Perugia / Stefano 
Pasqua, Università di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari, 
Digital manager, Perugia





n. 60, dicembre 2025
n. 60, December 2025

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica
fondata da Tullio Seppilli
Journal of the Italian Society for Medical Anthropology
Founded by Tullio Seppilli

Indice 
Contents

Editoriale 9 Giovanni Pizza
Editoriale di AM 60 
AM 60 Editorial

Saggi

Ricerche

11

43

73

99

137

Elisa Pasquarelli
Tra normalità e pre-demenza. Il Subjective Cognitive 
Decline (Scd) nel discorso biomedico sulla malattia 
di Alzheimer 
Between Normality and Pre-Dementia. The Subjective 
Cognitive Decline (Scd) in the Biomedical Discourse 
on Alzheimer’s Disease

Andrea Di Lenardo, Federico Divino
Terapeuti e Theravāda. Sull’attitudine alla “cura” 
di una comunità giudaica egizia e le sue similitudini 
con lo spirito medico degli antichi Buddhisti 
Therapeutae and Theravāda: On the Attitude to “Care” 
of an Egyptian Jewish Community and Its Similarities 
with the Medical Spirit of the Early Buddhists

Maria Dorillo
Sistemi medici in dialogo. Pratiche del respiro nella 
meditazione buddhista cinese 
Medical Systems in Dialogue: Breath Practices 
in Chinese Buddhist Meditation

Lorena La Fortezza
Navigare tra le contraddizioni. La presa in carico 
del minore autore di reato, tra cura, sostegno 
e controllo 
Navigating Contradictions. The Care of Juvenile 
Offenders between Support, Control, and Care

Giacomo Pezzanera, Jean-Louis Aillon, Daniela Giudici
“Non affittiamo a neri”: diritto alla casa, 
razzializzazione e salute mentale a Torino 
“We Do Not Rent to Black People”: Housing Rights, 
Racialization, and Mental Health in Turin



Riflessioni e racconti

Recensioni

167

199

Matteo Valoncini
Corpi, digitalizzazione e datificazione: 
la generazione sociotecnica delle ontologie variabili 
Bodies, Digitization, and Datafication: 
The Socio-Technical Generation of Variable Ontologies

Sara Cassandra
Pensiero logico, pensiero illogico e pensiero analogico: 
medicina di confine tra pregiudizio e fraintendimento 
Logical Thinking, Illogical Thinking, and Analogical 
Thinking: Medicine at the Intersection of Prejudice 
and Misunderstanding

Tommaso Sbriccoli, Rifare o trasformare il mondo. 
Politiche della memoria, economie della giustizia 
e forme della lotta nelle terapie rituali (e non 
solo…) / Remaking or Transforming the World: 
Politics of Memory, Economies of Justice, and Forms of 
Struggle in Ritual Therapies (and Beyond) [Roberto 
Beneduce, Il rancore del tempo. Follia, cura e violenza 
sull’altopiano dogon], p. 205 • Francesco Scotti, 
Una ricerca sui punti cardinali di una psichiatria 
di comunità in Italia / A Study on the Cardinal Points 
of Community Psychiatry in Italy
[Giuseppe A. Micheli, In terra incognita: disegnare una 
società che cura dopo Basaglia], p. 213



Editoriale di AM 60

Giovanni Pizza
Università degli Studi di Perugia
[giovanni.pizza@unipg.it]

Questo numero raccoglie testi di diverso argomento: due saggi e quattro 
ricerche.

I due saggi sono quello di Elisa Pasquarelli, con il quale aggiorna il suo 
percorso antropologico sull’Alzheimer e le demenze, e lo scritto a quattro 
mani di Di Lenardo e Divino, in cui i due autori mettono insieme gli sforzi 
per comparare i Terapeuti giudaici e i buddisti. Seguono 4 ricerche: Maria 
Dorillo. Lorena La Fortezza, Giacomo Pezzanera con Jean-Louis Aillon e 
Daniela Giudice, e infine Matteo Valoncini.

Dorillo dedica la sua ricerca alla Cina storica. La Fortezza alle contraddi-
zioni presenti nell’ordinamento giuridico italiano relativo ai giovani. Pez-
zanera et al. è dedicato alla razzializzazione e al razzismo che impediscono 
agli stranieri che affluiscono al Centro Frantz Fanon per problemi connessi 
alla salute mentale di trovare casa a Torino. Valoncini riflette, sulla base di 
un’etnografia della digitalizzazione, sulla variabilità ontologica, concetto 
elaborato da Annemarie Mol.

È poi la volta di Sara Cassandra che tratta a modo suo, nella rubrica 
Riflessioni e Racconti, di “medicina di confine” e di “logicità e illogicità” del 
pensiero.

Infine ci sono le recensioni. Una di Sbriccoli e una di Scotti.

Questo è quanto siamo riusciti a fare con il n. 60.

Buona lettura!

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, p.  9

Editoriale





Sistemi medici in dialogo
Pratiche del respiro nella meditazione buddhista cinese

Maria Dorillo
Università Ca’ Foscari Venezia 
[mariadorillo@gmail.com]

Abstract

Medical Systems in Dialogue: Breath Practices in Chinese Buddhist Meditation

The present article offers a case study of the intersection between medical systems in 
premodern China by analyzing a passage from the Mohe zhiguan 摩訶止觀 (The Great 
Calming and Contemplation), where breath assumes a central role, intertwining so-
matic dimension and meditative path. Breath practices, on the one hand rooted in “tra-
ditional” Chinese medicine and on the other of Indian origin, are articulated as thera-
peutic tools aimed at promoting psychophysical well-being and meditative progress.

Keywords: breath, Buddhism and medicine, meditation, Mohe zhiguan 摩訶止觀, “tradi-
tional” Chinese medicine

Introduzione

Con la diffusione del buddhismo in Cina si assiste all’introduzione di un 
articolato corpus di idee e pratiche di natura medica. I testi buddhisti, che 
giungono attraverso traduzioni, adattamenti e rielaborazioni, contribuisco-
no in modo sostanziale all’arricchimento del panorama terapeutico cinese, 
instaurando un dialogo fecondo con le tradizioni mediche autoctone. Seb-
bene tali apporti siano stati integrati solo parzialmente all’interno della 
storia della medicina cinese, essi rappresentano una risorsa imprescindibi-
le per comprendere l’articolazione e l’eterogeneità dei saperi medici nella 
Cina premoderna (Salguero 2018).

Un esempio emblematico di questa interazione si ritrova nel Grande trat-
tato su śamatha e vipaśyanā (Mohe zhiguan 摩訶止觀; d’ora in avanti Mhzg), 
un’opera attribuita a Tiantai Zhiyi 天台智顗 (538-97). Redatto direttamente 
in lingua cinese, il Mhzg si configura come un manuale di meditazione 

Ricerche

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, pp.  73-98



74	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

che, nella sua articolata ed estesa trattazione, dedica una specifica sezione 
all’osservazione della malattia. In questo contesto, l’esercizio meditativo si 
intreccia con precisi riferimenti terapeutici, testimoniando come, nel testo 
in questione, “meditazione” e “medicina” siano racchiuse in un medesimo 
orizzonte epistemologico.

In tal senso, particolarmente significativa è l’esposizione delle pratiche del 
respiro afferenti a due distinte tradizioni: da un lato, i “sei respiri qi 氣” 
(liu qi 六氣), propri della medicina “tradizionale”1 cinese, dall’altro, i “dodi-
ci respiri xi 息” (shierxi 十二息), che affondano le loro radici nella tradizione 
indiana. Queste tecniche, sebbene sviluppatesi in contesti teorici differen-
ti, sono presentate nel testo su un piano di complementarietà, ossia come 
strumenti terapeutici all’interno di un medesimo percorso di coltivazio-
ne e perfezionamento. Il lessico tecnico impiegato, così come la struttura 
argomentativa del Mhzg, riflettono dunque una perfetta integrazione tra 
sistemi medici “tradizionali” e dottrina buddhista.

Il presente contributo si propone di avviare la riflessione a partire da una 
breve disamina dei fondamenti concettuali della cosiddetta medicina “tra-
dizionale” cinese, con particolare attenzione alle modalità attraverso cui 
il buddhismo, sin dalle origini connesso alla sfera terapeutica, entra in 
dialogo con la tradizione locale. Tale premessa consente di delineare il 
quadro teorico entro cui si inserisce il Mhzg e di comprendere le dinami-
che attraverso le quali il testo mette in relazione, mediante un lessico e 
una struttura concettuale condivisi, due distinti sistemi medici. All’inter-
no dell’opera, infatti, il respiro assume un ruolo centrale, configurandosi 
sia come strumento terapeutico in senso fisiologico, sia come mezzo per il 
progresso meditativo. L’analisi di questa sezione offre dunque l’occasione 
per esplorare l’articolazione del sapere medico nella Cina medievale, con-
tribuendo al contempo a ripensare le categorie di “meditazione” e “medi-
cina” come ambiti profondamente interrelati.

Un pluralismo medico “tradizionale”

A partire dall’epoca Shang 商 (ca. 1600-1046 a.C.), in Cina si sviluppano 
forme di medicina legate al culto degli antenati, a testimonianza di come 
l’equilibrio tra il mondo dei vivi e l’aldilà fosse essenziale per il manteni-
mento di un buono stato psico-fisico (Unschuld 1985: 19-22). Su queste 
basi, la natura del sapere medico che si va formando dal periodo degli Stati 
Combattenti (Zhan Guo 戰國, 453-221 a.C.) risulta essere pluralistica: pra-



Sistemi medici in dialogo	 75

Ricerche

tiche come la divinazione, gli esorcismi, le tecniche di controllo del respi-
ro, i primi accenni di agopuntura e l’uso di materia medica coabitano in una 
dimensione variegata e stratificata. Gli “esperti di arti esoteriche” (fangshi 
方士), interessati alla dimensione sottile del cosmo, si trovano spesso so-
vrapposti, per le loro pratiche, a figure come i wu 巫 che risultano prin-
cipalmente come specialisti nei rapporti con l’aldilà2. È proprio la varietà 
delle esperienze socioeconomiche ad aver favorito la nascita di molteplici 
sistemi terapeutici, ciascuno con le proprie teorie eziologiche, contribuen-
do così allo sviluppo di una medicina caratterizzata da pluralismo e diver-
sità (Unschuld 1985: 12-14).

Tuttavia, la svolta decisiva si registra in epoca Han 漢 (206 a.C.-220 d.C.), 
quando la sistematizzazione delle conoscenze mediche conduce alla for-
mulazione di un’ideologia medica della corrispondenza sistematica. Fon-
data sui concetti di qi, yin-yang 陰陽 e dei “cinque agenti” (wu xing 五行), 
tale concezione mette in relazione funzioni corporee e fenomeni cosmici, 
ponendo le basi della medicina “tradizionale”. Al tempo stesso, si svilup-
pano metodi specifici atti a contrastare le influenze delle forze demonia-
che, che impiegano talismani, formule rituali e sostanze magiche (Strick-
mann 2002).

In ogni caso, si ha menzione dei suddetti sistemi nella produzione testuale 
che, avvalendosi talvolta del riferimento a figure leggendarie come Huang-
di 黃帝 (Imperatore Giallo) e Shennong 神農 (Divino Agricoltore) per raf-
forzare l’autorità dei testi, costituisce il nucleo teorico delle conoscenze 
mediche. Una delle principali opere di riferimento è il Classico di medicina 
interna dell’Imperatore Giallo (Huangdi neijing 黃帝內經) che, suddiviso inter-
namente in Questioni fondamentali (Suwen 素聞) e Perno spirituale (Lingshu 
靈 樞), si occupa di eziologia, fisiologia, diagnosi e prevenzione3. A questo, 
si affianca il Classico delle difficoltà (Nan jing 難經) che tratta l’uso dei meri-
diani e i metodi diagnostici (Unschuld 2016). Ulteriori scritti fondamen-
tali sono il Classico delle erbe di Shennong (Shennong bencao jing 神農本草經), 
prima opera sistematica di materia medica, e il Classico sulle malattie causate 
dal freddo (Shanghan lun 傷寒論), incentrato sulla durata e la natura delle 
malattie, e sui relativi trattamenti4.

Parallelamente alla preziosa tradizione ricevuta e alle numerose iscrizioni 
su ossa oracolari, gusci di tartaruga e bronzi, importanti contributi deri-
vano anche dalle scoperte archeologiche, come il corpus di testi rinvenu-
to nel 1973 a Mawangdui 馬王堆 (Hunan 湖南) che, risalente al 168 a.C., 
rivela un’ampia gamma di pratiche, tra cui varie tecniche di controllo 



76	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

del respiro, l’uso di erbe, l’esorcismo e alcune pratiche sessuali (Cook 
2023: 9-28).

Configurandosi come un sistema in cui convivono saperi empirici e cosmo-
logici, la medicina “tradizionale” cinese si fonda su principi teorici e pratici 
che intrecciano i processi fisiologici del corpo con il cosmo. Tra questi, il 
concetto di qi occupa una posizione centrale, rappresentando la sostanza 
fondamentale che pervade l’universo e regola ogni forma di vita e trasfor-
mazione. Il qi, strettamente connesso al respiro, si muove ciclicamente e 
incarna il legame tra microcosmo e macrocosmo. Le stesse origini grafiche 
del carattere, risalenti alle ossa oracolari della dinastia Shang e ai bronzi 
dell’epoca Zhou 周 (ca. 1100-256 a.C.), raffigurano vapori o sostanze gasso-
se, suggerendo inizialmente un legame con il vapore derivato dalla cottura 
dei cibi. Solo in seguito il concetto ha assunto connotazioni più ampie, 
identificandosi con l’energia vitale corporea e la forza cosmica primordiale 
(Stanley-Baker 2022a).

Quanto all’ambito medico, l’uso del qi risulta attestato sin dal iv secolo 
a.C. in un manoscritto di divinazione ritrovato a Baoshan 包山 (Hubei
湖北), in cui i disturbi del qi sono associati alle malattie. Tali disfunzioni, 
nello specifico, includevano un movimento in “direzione opposta” (ni 逆), 
“verso l’alto” (shang 上) o “disordinato” (luan 亂), testimoniando l’inizio di 
una sistematizzazione delle patologie in termini di “eccesso” (shi 實) o “ca-
renza” (xu 虛) di qi. Nel complesso, nell’ambito della medicina del periodo 
imperiale, vari termini descrivono, con diverse sfumature, il concetto di 
qi: il “qi reale” (zhen qi 真氣) si riferisce al flusso naturale che attraversa il 
corpo, mentre il “qi retto” (zheng qi 正氣) indica il corretto funzionamento 
corporeo, in opposizione al “qi obliquo” (xie qi 邪氣), causa di innumerevoli 
patologie. Altre espressioni di cui si ha menzione sono il “qi essenziale” 
(jing qi 精氣) e il “qi originario” (yuan qi 元氣) che rappresentano l’origi-
ne dell’energia vitale, trasmessa dai genitori e concentrata nei reni (Cook 
2023: 15-16). Nel tempo, il qi diviene inoltre elemento centrale di tecni-
che terapeutiche daoiste, come le pratiche di “circolazione del qi” (xing qi
行氣), di “rimozione del qi patogeno” (daoyin 導引) e di “fusione del qi” (he qi
合氣), che daranno origine all’“alchimia interna daoista” (neidan 內丹)5.

Altro pilastro teorico della medicina cinese è la classificazione binaria yin-
yang, fondata su due polarità opposte ma complementari che, a partire 
dal iv secolo a.C., vengono utilizzate per interpretare lo stato del corpo 
umano. Nella medicina della corrispondenza sistematica, questa dottrina 
permette difatti di classificare organi, funzioni e patologie. Nello specifico, 



Sistemi medici in dialogo	 77

Ricerche

yin è associato al freddo, alla passività e al buio; yang, al calore, all’attività 
e alla luce. L’applicazione medica di questa teoria è testimoniata in testi 
come il Canone di cauterizzazione degli undici canali yin-yang (Yin yang shiyi 
mai jiu jing 陰陽十一脈灸經), dove i canali corporei sono organizzati secon-
do la loro natura yin o yang. Il Perno spirituale, ad esempio, integra questa 
classificazione con i sapori, gli organi e i processi cosmici, sottolineando la 
funzionalità pratica di tali categorie. Inoltre, in termini di metabolismo, 
yin rappresenta la sintesi, mentre yang la decomposizione; in termini di 
funzioni fisiologiche, yin delinea un processo di raffreddamento, umidifi-
cazione e inibizione, mentre yang un processo di riscaldamento, evapora-
zione e agitazione (Unschuld 2003; Liu Lihong 2019).

Tuttavia, parallelamente a tale visione dualistica, la medicina “tradiziona-
le” cinese sviluppa anche una classificazione pentadica, articolata nella teo-
ria dei cinque agenti: metallo, legno, acqua, fuoco e terra. Questi non sono 
da intendere come elementi statici, ma “agenti” in continua interazione, 
descritti attraverso cicli di “generazione” (xiang sheng 相生) e “controllo” o 
“distruzione” (xiang ke 相剋). La teoria dei cinque agenti diviene così uno 
strumento per comprendere i processi fisiologici e patologici, influenzan-
do diagnosi e trattamenti. I testi del periodo Zhou, come il Commentario di 
Zuo (Zuozhuan 左轉) e gli Annali di Lü Buwei (Lüshi chunqiu 呂氏春秋)6, già 
presentano riferimenti a tale dottrina, ma è nel Classico di medicina interna 
dell’Imperatore Giallo, e in particolare nelle Questioni fondamentali, che essa 
trova piena espressione, tramite associazioni a cinque sapori, organi, co-
lori e direzioni (Unschuld 2003: 99-124). Pertanto, questa teoria diviene 
sia strumento per descrivere l’organismo umano come un sistema unico, 
fondato su sezioni e funzioni correlate, sia metodo per la diagnosi delle 
malattie e l’elaborazione di indicazioni pratiche.

In questo sistema complesso si inserisce anche la teoria dei “canali” (jing 經 
o mai 脈), che si occupano di trasportare qi e sangue, e collegare gli organi 
interni, incarnando un concetto che riveste un ruolo centrale nelle prime 
nozioni cinesi di fisiologia e patologia. Sebbene il termine jing emerga solo 
successivamente nei testi rispetto a mai, entrambi designano percorsi attra-
verso cui fluiscono le sostanze vitali nell’organismo. Nel Perno spirituale, tali 
canali sono connessi a specifici organi, differenziandosi dai manoscritti del 
corpus di Mawangdui, dove queste associazioni risultano invece più limitate 
(Harper 1998; Unschuld 2003).

Quanto agli organi interni, questi si trovano suddivisi in due categorie 
principali: i “cinque organi pieni” (wu zang 五臟) – cuore, fegato, milza, 



78	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

polmone e reni – e i “sei organi cavi” (liu fu 六腑) – cistifellea, stoma-
co, intestino crasso, intestino tenue, vescica e “triplice focolare” (sanjiao
三焦)7. Questi sono classificati in base alla logica yin-yang: i pieni sono yin, 
i cavi yang. La loro funzione è sistemica più che anatomica, come dimo-
stra l’uso di metafore burocratiche imperiali nelle Questioni fondamentali, 
dove gli organi sono presentati come funzionari del corpo (Chen Yun-Ju 
2022: 18). Inoltre, la concezione della medicina cinese si fonda sulla visione 
dell’organismo come un sistema integrato, regolato dal qi, dai canali e da-
gli equilibri yin-yang e pentadici. Il corpo è visto pertanto non come un’en-
tità isolata, ma come parte inscindibile dell’universo, in cui ogni funzione 
interna è influenzata da fattori esterni, e solo osservando i cambiamenti 
nelle condizioni esterne è possibile comprenderne lo stato.

La stretta connessione tra corpo e ambiente emerge con chiarezza nell’ezio-
logia, ossia nell’analisi delle cause delle malattie. Sebbene sia arduo deline-
are una storia precisa della concezione della malattia nella Cina premoder-
na, possono tuttavia essere individuate alcune linee guida fondamentali. 
A partire dal periodo Han, la malattia viene concepita come esito di squili-
bri, derivanti tanto da fattori ambientali quanto da comportamenti ecces-
sivi o non correttamente armonizzati con l’ambiente esterno. Il benessere 
fisico è visto infatti come una condizione di equilibrio tra forze interne 
ed esterne, concetto che si riflette nell’impiego di teorie come quella del 
qi, yin-yang, dei cinque agenti e dei canali. Particolare attenzione è data ai 
“sei fattori esogeni” o “sei qi” (vento, freddo, calore, umidità, aridità e fuo-
co), ritenuti responsabili dell’insorgere delle patologie quando agiscono in 
modo violento o improvviso (Di Lu 2022: 222-23).

Accanto a questi, anche i fattori interni potevano essere all’origine delle 
malattie. Le emozioni, ad esempio, giocano un ruolo decisivo: felicità, rab-
bia, malinconia, preoccupazione, paura e terrore, se vissute in maniera 
eccessiva o prolungata, possono alterare l’equilibrio degli organi interni. 
Altri elementi disturbanti includono una dieta inappropriata, gli sforzi ec-
cessivi e la mancanza di esercizio fisico (Cook 2023: 20-21). Tuttavia, a par-
tire dalla dinastia Tang 唐 (618-906 d.C.) e, in modo più sistematico, du-
rante i Song Meridionali (Nan Song 南宋, 1126-1279), si sviluppano classifi-
cazioni eziologiche più articolate, come quella proposta da Chen Yan 陳言 
(1121-90) nel Trattato sulle tre tipologie dei fattori patogeni (Sanyin jiyi bingzheng 
fanglun 三因極一病證方論), dove le cause delle malattie vengono suddivise 
in “fattori interni” (nei yin 內因), “fattori esterni” (wai yin 外因) e “fattori 
né interni né esterni” (bu nei wai yin 不內外因; Di Lu 2022: 224). Quanto 
alle fonti, i manoscritti di Mawangdui fanno maggiormente riferimento a 



Sistemi medici in dialogo	 79

Ricerche

cause generiche piuttosto che a fattori climatici specifici, a differenza del-
le Questioni fondamentali, dove vento, freddo e altri agenti vengono invece 
esplicitamente indicati come patogeni, sebbene senza una corrispondenza 
diretta e univoca tra sintomo e malattia. Una stessa patologia può infatti 
manifestarsi con sintomi differenti e, viceversa, condizioni patologiche di-
verse non indicano necessariamente malattie distinte.

Nel complesso, l’analisi di una patologia richiedeva una valutazione com-
plessa che includesse elementi sociali, ambientali ed emotivi. Da qui lo 
sviluppo di un sistema diagnostico articolato, basato su quattro approcci 
principali che, con il tempo, sono divenuti i quattro metodi diagnostici 
della medicina cinese moderna: l’ispezione, l’auscultazione e la valutazio-
ne degli odori, il dialogo e l’esame del polso. Nello specifico, l’osservazione 
esterna – che comprende i primi due approcci – è strettamente connessa 
alla teoria dei cinque agenti, la quale, mediante l’associazione tra elementi, 
organi e colori, fornisce indizi fondamentali sulla natura della malattia. 
Il dialogo con il paziente consente invece di raccogliere informazioni più 
soggettive legate alle sensazioni personali, mentre l’esame del polso – che 
riflette il movimento del qi nei canali – si afferma come tecnica cruciale per 
individuare e localizzare le anomalie (Unschuld 2003: 241-52). 

Per quanto riguarda le terapie, si distinguono quattro approcci principali: 
gli interventi invasivi, le terapie a caldo, l’uso di materia medica e gli esercizi 
fisici. Se in una fase iniziale il calore era impiegato per ottimizzare l’ef-
ficacia degli aghi – che fungevano da strumento per modificare il flusso 
del qi nei canali corporei – con il tempo si sviluppano trattamenti specifici 
come la cauterizzazione e la fumigazione, spesso utilizzati per espellere il 
freddo, trattare morsi di animali o alleviare intorpidimenti (Unschuld 
2003: 266-71).

Altro pilastro dei metodi terapeutici è la materia medica, articolata attraver-
so due concetti distinti: i “farmaci” (yao 藥) e le “formule” (fang 方), che 
rimandano rispettivamente a una “materia medica di natura enciclopedica” 
(bencao 本草) e a “formulari” (fangshu 方書), questi ultimi organizzati in 
una raccolta di formule, amuleti e rituali. In tale contesto, opere come le 
Prescrizioni per cinquantadue malattie (Wushier bingfang 五十二病方), il Classico 
delle erbe di Shennong e il Classico sulle malattie causate dal freddo testimoniano 
l’uso di sostanze naturali (vegetali, animali e minerali) per curare disturbi 
interni o lesioni esterne, anche se, almeno fino all’xi secolo, tale uso non 
era ancora integrato con la teoria della corrispondenza sistematica. Difatti, 
come osserva Unschuld (2003: 284-313), solo a partire da quel periodo si 



80	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

giunge allo sviluppo della cosiddetta “farmacologia della corrispondenza 
sistematica”. Nello specifico, fondamentale nello sviluppo della medicina 
fitoterapica è il Compendio di materia medica (Bencao gangmu 本草綱目), che 
organizza in modo sistematico una grande quantità di rimedi medicinali, 
conoscenze farmacologiche, botaniche e mineralogiche. In ogni caso, la 
letteratura farmaceutica si consolida solo sotto la dinastia Yuan 元 (1260-
1368), anche grazie all’influenza del Daoismo, che valorizza pratiche com-
prendenti materia medica e formulari, inserite nella più ampia tradizione 
delle “tecniche di autocoltivazione” (yangsheng 養生), finalizzate al benesse-
re dell’organismo (Stanley-Baker 2022b).

Su queste basi si inserisce il contributo del buddhismo, il cui impianto dot-
trinale – e terapeutico – si confronta e interagisce con la medicina “tradi-
zionale”.

Buddhismo e medicina

Il rapporto che lega la tradizione buddhista e la medicina si configura 
come intimo, profondo ed evidente, con radici che affondano nel buddhi-
smo antico. Riconoscendo il nesso intrinseco tra la pratica ascetica e quella 
medica, e tenendo presente che al Buddha viene frequentemente attribu-
ito l’epiteto di “asceta itinerante”, emerge chiaramente come i concetti di 
matrice medica costituiscano un elemento centrale e imprescindibile del 
pensiero buddhista (Divino 2021). Inoltre, sono numerose le occasioni in 
cui si menziona la figura del laico Jīvaka Kaumārabhṛtya, che si dedicava 
con attenzione alla somministrazione di unguenti e cibi specifici a fini tera-
peutici, ponendo in evidenza l’importanza che il buddhismo riconosceva 
al pensiero medico e all’utilizzo di sostanze curative per contrastare even-
tuali squilibri (Zysk 1991). In tal senso, l’idea stessa di squilibrio diviene 
emblematica di una condizione di disagio, che lo stesso Buddha descrive 
durante il suo primo sermone come uno stato inevitabile dell’esistenza. 
La malattia, insieme a vecchiaia e morte, è dunque annoverata tra i cosid-
detti “mali dell’esistere”. 

L’indagine sulle origini di tale interconnessione richiede una menzione 
della medicina indiana8. Benché si riscontrino affinità tra le pratiche me-
diche menzionate nei testi buddhisti e quelle che saranno successivamente 
codificate nell’Āyurveda, non vi sono tuttavia testimonianze che attestino 
l’esistenza di un sistema medico āyurvedico compiutamente strutturato in 
epoca pre-buddhista. Come evidenziato da Divino (2023), le prime attesta-



Sistemi medici in dialogo	 81

Ricerche

zioni di concetti tecnico-medici associabili all’Āyurveda compaiono proprio 
all’interno del Canone pāli, rafforzando l’ipotesi formulata da Zysk (1991), 
secondo cui entrambe le tradizioni potrebbero derivare da una matrice 
comune riconducibile alle conoscenze mediche degli ambienti ascetici9.

Oltre a ciò, le norme del vinaya offrono numerose indicazioni di carattere 
medico e anatomico, che riflettono un processo di sistematizzazione delle 
pratiche di cura all’interno delle comunità monastiche. Tali testimonian-
ze, pur appartenendo a una fase successiva e più organizzata della tradi-
zione, contribuiscono a delineare un interesse terapeutico già presente 
nei primi ambienti buddhisti. I monaci ricevevano infatti una formazione 
medica di base e, nel tempo, svilupparono una farmacopea fondata su re-
gole alimentari e sull’impiego di sostanze naturali, offerte principalmente 
dai laici. La materia medica comprendeva, ad esempio, alimenti come burro 
chiarificato, olio, miele, melassa, insieme a estratti vegetali e radici. Inoltre, 
la figura del monaco-guaritore, incaricato della cura fisica e del supporto 
dei malati, assumeva un ruolo cruciale. A tal proposito, Zysk (1991: 41-42) 
ricorda come, in alcune comunità, l’assistenza ai malati fosse tanto impor-
tante da prevedere il passaggio della ciotola del defunto – simbolo della 
vita monastica – a colui che se ne era preso cura.

Alla luce di ciò, risulta dunque chiaro che l’interesse del buddhismo per 
la medicina non sia né occasionale né secondario, bensì profondo e strut-
turato. Ciò rende imprescindibile un’analisi delle modalità attraverso cui 
l’argomentazione medica del buddhismo antico sia giunta e si sia integra-
ta con la tradizione cinese. Nonostante l’introduzione del buddhismo in 
Cina è generalmente fatta risalire alla dinastia Han, fu nei secoli successivi 
che tale dottrina si radicò ufficialmente, fondendosi gradualmente con la 
civiltà cinese. Questo tuttavia non fu un processo passivo: al contrario, fu 
uno scambio vivace di idee e pratiche, attraverso il quale il buddhismo si 
integrò con vari aspetti della cultura locale (Bianchi 2018: 402). Un ele-
mento centrale nella diffusione del buddhismo furono le vie della seta, che 
permisero il flusso di testi, merci e conoscenze tra India e Cina.

In questo contesto, i traduttori svolsero un ruolo essenziale, rendendo ac-
cessibile un vasto repertorio di testi che influenzarono profondamente la 
cultura cinese. Le prime traduzioni, risalenti all’epoca Han e ai periodi 
dei Tre Regni (San Guo 三國, 221-65) e dei Jin Occidentali (Xi Jin 西晉, 
265-316), sono dette “traduzioni antiche” (guyi 古譯). Pur essendo poco raf-
finate, esse segnarono l’inizio della trasmissione buddhista. Tra i primi tra-
duttori ricordiamo An Shigao 安世高 (ca. 148-70) e Lokakṣema (Zhi Lou-



82	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

jiachen 支娄迦讖, II secolo). Successivamente, durante le Dinastie del Sud 
e del Nord (Nan Bei Chao 南北朝, 316-589), si svilupparono le “traduzioni 
vecchie” (jiuyi 舊譯), realizzate da équipe di traduttori che crearono una 
vera lingua letteraria buddhista. In questo periodo operarono Kumārajīva 
(Jiumoluoshi 鳩摩羅什, 344-413), Dharmakṣema (Tanwuchen 曇無讖, 385-
433), Buddhabhadra (Fotuobatuoluo 佛陀跋陀羅, 359-429) e Paramārtha 
(Zhendi 眞諦, 499-569; Bianchi 2018: 407-13). 

Con la diffusione delle traduzioni, si affermarono anche le pratiche medi-
tative: nel v secolo si ha testimonianza di maestri di meditazione che gode-
vano di prestigio per le loro abilità. Come evidenzia Greene (2021: 17), fu 
proprio a partire dagli inizi del v secolo che la meditazione inizia a essere 
concepita come un aspetto da poter apprendere teoricamente e praticare. 
Tale concezione permise inoltre di gettare le basi per un contesto in cui 
si inserì la produzione di manuali di meditazione che, lungi da intendersi 
come traduzioni dirette da testi indiani, figuravano come compilazioni a 
metà tra traduzioni e prodotti ex novo, natura che garantì loro uno status di 
prestigio in quanto accessibili a un pubblico specializzato (Greene 2021: 
95). Tra questi, ricordiamo il Sūtra sulla concentrazione della meditazione seduta 
(Zuo chan sanmei jing 坐禪三昧經) di Kumārajīva che, non corrispondendo 
ad alcuna categoria bibliografica indiana, si presenta come una preziosa 
fonte per la comprensione dell’esperienza meditativa buddhista in Cina 
(Greene 2021: 16). Inoltre, tra vi e x secolo si sviluppò una terminologia 
stabile grazie alle “traduzioni nuove” (xinyi 新譯).

Oltre a ciò, pellegrini cinesi come Xuanzang 玄奘 (602-64) e Yijing 義凈 
(635-713) viaggiarono in India per recuperare testi mancanti in Cina e 
tradurli; anche Faxian 法顯 (ca. 336/45-418/23) compì un viaggio simile, 
lasciando importanti resoconti. Lo stesso Yijing, ad esempio, fornì detta-
gliate informazioni su norme igieniche monastiche e pratiche di cura del 
corpo osservate nei monasteri di Nālandā (Bianchi 2018: 408-23). Com-
plessivamente, tutto questo materiale confluirà nel Canone buddhista ci-
nese, già sistematizzato nel vi secolo.

Traduzioni e testi di meditazione ebbero un impatto significativo anche 
sulla medicina cinese locale, poichè numerosi testi buddhisti trasmessi in 
Cina contenevano nozioni mediche (Long Darui 2007). Un contributo 
notevole è rappresentato dai manoscritti ritrovati a Dunhuang 敦煌 (nord-
ovest della Cina), che includono oltre ottanta documenti di contenuto me-
dico. Come osservano Heirman e Torck (2012: 4), il trasferimento cultu-
rale di tali conoscenze comportò inevitabili adattamenti e trasformazioni, 



Sistemi medici in dialogo	 83

Ricerche

dando origine a nuove forme di pratiche. In questo processo, il lessico e 
i concetti buddhisti furono rielaborati attraverso tecniche traduttive spe-
cifiche, come la traslitterazione, la resa semantica o l’uso di termini equi-
valenti. Tali strategie, secondo Salguero (2010, 2022), evidenziano la na-
tura dinamica e flessibile del sapere medico buddhista, che tra vi e viii 
secolo giunse a consolidare i propri principi fondamentali nel contesto 
culturale cinese.

In ogni caso, il linguaggio buddhista incarna un’argomentazione medica 
non occasionale ma strutturale, volta non tanto a offrire consigli per il 
benessere fisico in senso stretto, quanto a promuovere un insieme di retti-
tudini che investono la sfera dell’azione, dell’intenzione e del linguaggio. 
Consolidata, in tal senso, è l’interpretazione delle quattro nobili verità, 
fondamento dottrinale del buddhismo, secondo un modello di tipo medi-
co (Divino 2022) che presenta, a sua volta, notevoli affinità con la logica 
della medicina “tradizionale” cinese. In particolare, la “verità del patema” 
(cin. kudi 苦諦; san. duḥkha-satya) si rifà all’anamnesi, che nella medicina 
“tradizionale” cinese si articola nei quattro metodi diagnostici. La “veri-
tà dell’origine del patema” o “verità dell’accumulo del patema” (cin. jidi
集諦; san. samudaya-satya) corrisponde all’eziologia che, nel contesto “tra-
dizionale”, prende in esame le cause interne (come il qi patogeno e le rea-
zioni emotive smodate) ed esterne (come i “sei fattori esogeni”). La “verità 
dell’estinzione del patema” (cin. miedi 滅諦; san. nirodha-satya) può essere 
letta come una forma di prognosi, collegandosi alla valutazione del qi e al 
riequilibrio di yin-yang nel sistema “tradizionale”. Infine, la “verità della 
via” (cin. daodi 道諦; san. mārga-satya), tracciando un percorso verso l’af-
francamento dai patemi, assume la funzione di terapia, che nella medicina 
“tradizionale” cinese comprende interventi invasivi, materia medica ed eser-
cizi fisici e respiratori10.

In aggiunta, il buddhismo introduce un ampio pantheon di divinità dai 
poteri curativi, rituali, recitazioni di formule, costruzione di talisma-
ni e pratiche meditative. Nello specifico, bodhisattva come Guanyin 觀音 
(Avalokiteśvara) e Puxian 普賢 (Samantabhadra) erano celebrati per le 
loro capacità curative ed erano spesso inseriti in particolari contesti rituali, 
in cui figuravano formule e gesti simbolici volti a garantire salute e longe-
vità (Birnbaum 1989). Il desiderio di un’esistenza duratura, tanto quanti-
tativa quanto qualitativa, era infatti ben radicato nella cultura cinese. Atto 
a estendere la durata di vita era anche l’impiego di brevi gruppi di parole 
dal forte valore sonoro (dhāraṇī) che, a partire dal vii secolo, si diffusero 
attraverso testi di carattere esoterico11.



84	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

L’introduzione del buddhismo in Cina diviene così veicolo di un vivace 
scambio interculturale, che ha dato in seguito origine a sviluppi dottrinali 
prettamente cinesi (Chen Ming 2013). Oltre ai testi tradotti o ai manua-
li di meditazione, si svilupparono difatti correnti di pensiero denominate 
zong 宗 (“linea ancestrale”, “lignaggio spirituale”). Tali circoli non erano 
rigidi né settari: i monaci potevano seguire più insegnamenti contempo-
raneamente. Solo sotto la dinastia dei Song Settentrionali (Bei Song 北宋, 
960-1127) il governo cercò di formalizzare l’associazione tra monasteri e 
lignaggi. I principali sviluppi dottrinali si concentrarono nelle tradizioni 
Tiantai, Huayan 華嚴, Chan 禪 e Terra Pura (jingtu 淨土). La Tiantai, di 
cui Zhiyi è il maggior esponente, si distinse per la sistematizzazione delle 
scritture buddhiste secondo un ordine gerarchico mediante la teoria della 
“classificazione degli insegnamenti” (panjiao 叛教), che poneva al vertice 
il Sūtra del Loto. La Huayan, incentrata sul Sūtra della Ghirlanda, valoriz-
zò nello specifico una rivalutazione della realtà fenomenica, influenzando 
così anche il Chan (Bianchi 2018: 426). Quest’ultimo, che fiorì soprattutto 
sotto i Song 宋 (960-1279), diede principale importanza alla meditazione e 
alla trasmissione diretta dell’insegnamento da maestro a discepolo. La Ter-
ra Pura, invece, si fondava sul culto del Buddha Amitābha e sulla speranza 
di rinascita nella sua terra di beatitudine.

Dalla fine della dinastia Tang e con l’inizio dei Song, la produzione in 
lingua cinese aumentò, mentre le traduzioni si fecero sempre più margi-
nali. In questo modo, il Canone buddhista cinese si ampliò notevolmente. 
Quanto all’ambito medico, la dialettica buddhista giunta in Cina risulta 
intrinsecamente connessa all’atto terapeutico, sia nella sua forma pratica 
sia in senso metaforico e, integrata con il pluralismo medico “tradizionale”, 
dà così origine a nuove forme di conoscenza.

Note sul “patema” e la sua “cura”

Al centro della dialettica buddhista si colloca il riconoscimento di una par-
ticolare condizione intrinseca all’esistenza umana, da cui prende forma 
un lessico complesso, volto ad articolarne e approfondirne la descrizione. 
Il termine sanscrito duḥkha (ku 苦) non si limita, infatti, a indicare un pa-
tema contingente, ma esprime una condizione di “disagio” o “profonda 
insoddisfazione” originata dall’“impermanenza” (cin. wu chang 無常; san. 
anitya). Questa condizione, tuttavia, non va interpretata in chiave pessimi-
sta, bensì realista, poiché rivela la vera realtà e natura delle cose.



Sistemi medici in dialogo	 85

Ricerche

L’esistenza, dunque, da un lato è segnata dall’inesorabile incedere del 
cambiamento, che si intreccia con il “ciclo ordinario di nascita e morte” 
(saṃsāra); dall’altro, l’insegnamento buddhista si propone di indagare la 
natura e la genesi di questa condizione. In tale prospettiva, la malattia si 
presenta come una manifestazione di duḥkha: essa può insorgere per l’inde-
bolimento del corpo, soggetto a invecchiamento e deperimento, per effetto 
di sforzi fisici eccessivi, abitudini scorrette o mutamenti esterni. In questo 
contesto, il karma (ye 業) riveste un ruolo cruciale: strettamente connes-
so alla rigenerazione dell’esistenza fenomenica, agisce all’interno dell’in-
cessante processo della “coproduzione condizionata” (cin. shi er yin yuan
十二因緣; san. pratītyasamutpāda), risultando responsabile del sopraggiunge-
re delle malattie (Birnbaum 1989: 9).

Nel complesso, il corpo, in relazione a duḥkha, assume una centralità tanto 
in ambito medico, dove una conoscenza approfondita risulta imprescindi-
bile, quanto nel contesto del pensiero buddhista. Esso è fonte di profonda 
insoddisfazione, poiché genera attaccamento; si configura come manife-
stazione evidente dei “sintomi” (cin. xiang 相; san. lakṣaṇa/nimitta)12 della 
malattia, determinati da fattori ambientali e mentali; è oggetto e mezzo 
attraverso cui raggiungere il distacco, nell’ambito dell’osservazione delle 
sue impurità13.

Ne consegue che alla condizione di “disagio” corrisponde l’esistenza di 
una “cura”. Estirpando tṛṣṇā (ai 愛) – la “sete”, il “desiderio bramoso” che 
costituisce la radice di duḥkha – si giunge dunque alla cessazione di qual-
siasi patema. A tal fine, il Buddha propone il perseguimento dello “sciogli-
mento dei legami”, condizione necessaria per sottrarsi a nuove costruzioni 
di identità (Lo Turco 2018: 37). Al riconoscimento della condizione di 
insoddisfazione si affianca quindi l’esistenza di un percorso terapeutico.

Da un lato, emerge una natura fortemente pratica della cura. La tradi-
zione buddhista illustra infatti vari rimedi preventivi e terapeutici, quali 
l’uso di materia medica, amuleti, tecniche di meditazione, rituali e recita-
zione di testi. In tali pratiche, inoltre, la condotta morale assume un ruolo 
di primaria importanza, poiché l’impegno e la diligenza si configurano 
come fattori capaci di migliorare la propria condizione nella vita presente 
o nelle prossime esistenze, favorendo la generazione di “meriti” (fu 福; 
Birnbaum 1989: 3-8). Dall’altro lato, trascendendo la dimensione pratica, 
il processo di cura può essere inteso anche come percorso di coltivazio-
ne e perfezionamento. In tal senso, il Buddha è spesso metaforicamente 
presentato come il sommo medico, il cui “insegnamento” (cin. fa 法; san. 



86	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

dharma) simboleggia la medicina, mentre gli esseri senzienti incarnano i 
pazienti.

Più precisamente, il percorso – o la terapia – che conduce alla cessazione 
di duḥkha si articola nelle pratiche del “nobile ottuplice sentiero” (cin. ba 
sheng dao 八聖道 o ba zheng dao 八正道; san. ārya aṣṭāṅgika mārga). In tale 
contesto, la meditazione rappresenta un aspetto fondamentale nella con-
cezione della terapia buddhista (Lo Turco 2018: 57-59) e, parte integrante 
del cammino del bodhisattva (pusa 菩薩) nei termini delle “sei perfezioni” 
(cin. liu boluomi 六波羅蜜; san. ṣaṭ-pāramitā) nella tradizione Mahāyāna, essa 
implica l’osservazione di un oggetto che suscita meraviglia e ammirazione. 

Un discorso sui respiri

Zhiyi nacque a Jingzhou 荊州, nell’odierna provincia dell’Hubei, e visse a 
cavallo tra le dinastie Chen 陳 (557-89) e Sui 隋 (589-618). Sostenuto da 
entrambi i regimi, la sua figura riflette il crescente interesse nei confronti 
del buddhismo. La riunificazione promossa dai Sui, poi stabilizzata sotto i 
Tang, costituì infatti un fattore determinante per la diffusione del buddhi-
smo nel territorio cinese. Fu proprio dopo la caduta della dinastia Chen 
che Zhiyi fece ritorno a Jingzhou, dove, nel 592, fondò il tempio Yuquan 
玉泉寺, luogo in cui espose i suoi insegnamenti, confluiti due anni più tardi 
nella redazione del Mhzg (Hurvitz 1980; Shinohara 1992).

Quest’opera, che si configura come un manuale di meditazione ricco di 
riferimenti dottrinali buddhisti in generale, presenta un metodo volto a 
guidare il praticante verso una reale comprensione della realtà, definita 
da Zhiyi come “insegnamento perfetto” (yuan jiao 圓教). Nello specifico, 
l’opera di cui disponiamo oggi, terza e ultima edizione, è articolata in dieci 
capitoli: i primi cinque offrono le fondamenta teoriche, mentre il sesto e, 
in particolare, il settimo si dedicano alla descrizione della pratica medita-
tiva (Swanson 1989). Il settimo capitolo, sebbene incompleto, costituisce 
circa due terzi dell’intera opera e illustra, nei termini di “dieci oggetti di 
meditazione”, una meditazione definita zhiguan 止觀, in cui i due momenti 
di śamatha e vipaśyanā del buddhismo antico risultano integrati (Kantor 
2002; Poceski 2020). Zhiguan, infatti, rappresenta un esercizio meditati-
vo in cui l’atto del silenziare è simultaneo all’osservazione attenta. Tra questi 
dieci temi di meditazione figura la malattia, analizzata all’interno di un 
articolato repertorio di pratiche, che comprendono visualizzazioni, rituali 
di pentimento, recitazione di mantra e tecniche di controllo del respiro. 



Sistemi medici in dialogo	 87

Ricerche

Queste pratiche, che attingono a tradizioni differenti, testimoniano l’inte-
grazione di concetti e terminologie proprie della medicina “tradizionale” 
cinese all’interno di una cornice buddhista.

Nel Mhzg la malattia viene indicata con due termini principali, bing 病 (o 
talvolta binghuan 病患) e ji 疾, utilizzati in modo quasi intercambiabile in 
riferimento a uno stato generico di malattia. L’espressione bing ricorre fre-
quentemente per indicare i sintomi della malattia, per classificare pato-
logie legate a cause specifiche e per designare il tema di meditazione. In 
questo senso, si riferisce dunque a una condizione di afflizione generale. 
Parallelamente, ji, quando associato al “corpo” (shen 身), evoca l’idea di 
una manifestazione corporea di una particolare condizione di squilibrio. 
In ogni caso, entrambi i termini rinviano alla nozione di ku, facendo sì che 
la malattia venga concepita come una condizione intrinseca all’esistenza, 
in quanto determinata dalle leggi di causalità e inevitabilmente connessa 
alla presenza di un corpo fisico14. Difatti, la visione di un corpo soggetto 
alla retribuzione karmica, e quindi vincolato all’atto della nascita, può co-
stituire un ostacolo al progresso meditativo. Inoltre, accanto a bing e ji, 
emerge anche fannao 煩惱 (o nao 惱), termine che, propriamente buddhi-
sta e caratterizzato da un ampio campo semantico, sembra indicare un’“af-
flizione” legata a specifiche cause, fungendo da categoria generale entro 
cui inserire vari tipi di patemi.

Tuttavia, se correttamente compresa, tale condizione può essere trasfor-
mata in uno strumento funzionale al percorso meditativo. In un primo 
momento, la malattia viene dunque presentata come parte degli ostacoli 
legati alla “retribuzione karmica” (bao 報) e viene altresì annoverata tra i 
“demoni della morte” (si mo 死魔), in quanto causa potenzialmente mortale 
(Swanson 2018: 754). In ogni caso, poiché legata al corpo fisico, essa viene 
concettualizzata in termini somatici come risultato di uno squilibrio dei 
quattro elementi (terra, aria, fuoco e acqua), i quali assumono un ruolo 
centrale nella pratica meditativa, profilando così un’interconnessione tra 
la meditazione buddhista e la sfera medica.

Nel Mhzg, la trattazione dell’esperienza della malattia si fonda su una du-
plice struttura interpretativa: da un lato i cinque organi pieni della me-
dicina “tradizionale” cinese, dall’altro i quattro elementi della tradizione 
buddhista. Tale approccio permette di articolare le cause della malattia, 
delineandone l’eziologia attraverso entrambi i sistemi. Ad esempio, la pato-
genesi viene spiegata mediante i dodici anelli della coproduzione condizio-
nata, mentre viene applicata contestualmente la categorizzazione binaria 



88	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

yin-yang. Nello specifico, oltre allo squilibrio dei quattro elementi, le cause 
della malattia comprendono il consumo eccessivo di bevande e cibi, una 
pratica meditativa scorretta, l’azione di demoni e spiriti, l’influenza di 
Māra e, infine, gli effetti dell’azione karmica. Per queste forme di malattia 
– ritenute distruttive in quanto annientano la concentrazione meditativa – 
vengono proposti specifici metodi terapeutici volti a trattare la condizione 
patologica. Nel caso in cui tali disturbi si manifestino, il Mhzg propone di-
fatti un ventaglio di rimedi da applicare in base alla natura della patologia 
e alle capacità dell’individuo. 

Tra questi, risulta interessante l’esposizione dei sei respiri qi, ossia chui 吹, 
hu 呼, xi 𡁱, he 呵, xu 噓 e shi 𡀗 che, propri della medicina “tradizionale” 
cinese, devono essere immaginati dal praticante attraverso un approccio 
analitico. Sebbene il testo non fornisca descrizioni dettagliate delle moda-
lità di immaginazione, particolare attenzione è invece posta sugli effetti 
benefici derivanti dalla loro esecuzione. A tal proposito, il testo recita:

[…] Se è freddo, si impieghi chui come se si stesse espellendo del fuoco; (se) 
è caldo, si impieghi hu; (se) le centinaia di articolazioni sono doloranti, si 
impieghi xi, che cura anche (le malattie) del vento; se vi sono gonfiori irri-
tanti e qi crescente, si impieghi he; se vi è un eccesso di muco, si impieghi xu; 
se si è affaticati, si impieghi shi. (L’utilizzo dei) sei qi per curare (le malattie) 
dei cinque organi pieni (può essere riassunto come segue): he cura il fegato; 
hu e chui curano il cuore; xu cura il polmone; xi cura i reni; shi cura la milza. 
E ancora, i sei qi, (se impiegati insieme,) possono curare un organo pieno: 
se l’organo è freddo, si impieghi chui; se è caldo, si impieghi hu; se è doloran-
te, si impieghi xi; se è vessato, si impieghi xu; se è affaticato e privo di ener-
gia, si impieghi shi. Lo stesso vale per gli altri quattro organi pieni. Inoltre, 
espirare dalla bocca elimina il freddo, (mentre espirare) dal naso elimina il 
calore interno. […] Espirare dalla bocca elimina il calore, (mentre espirare) 
dal naso porta (aria) fresca all’interno. Xi (che esce) dalla bocca elimina il 
dolore rimuovendo il vento, mentre (xi che entra) dal naso porta calma e 
armonia all’interno. He (che esce) dalla bocca elimina le vessazioni, mentre 
il qi (che circola) nelle zone inferiori (del corpo) fa disperdere il muco. […] 
Xu elimina i gonfiori, portando calma all’interno (mediante l’inspirazio-
ne dal) naso. Shi elimina la stanchezza, portando armonia all’interno (me-
diante l’inspirazione dal) naso. Si espiri e inspiri attentamente, evitando 
gli eccessi. (Se ciò) viene fatto correttamente, con incrementi e decrementi 
adeguati in base alla situazione, non solo si potranno curare le proprie ma-
lattie, ma si potrà anche aiutare gli altri15.

Queste sei tipologie di respiro risultano pertanto collegate al qi di un parti-
colare organo e prendono il nome da una sillaba, la cui produzione ricorda 
il suddetto respiro. Il respiro he, ad esempio, definito anche come “respi-
ro caldo”, si riferisce alla produzione di un respiro forte a bocca aperta e 



Sistemi medici in dialogo	 89

Ricerche

viene impiegato per espellere calore, mentre il respiro chui consiste in una 
decisa espulsione d’aria attraverso le labbra leggermente socchiuse ed è 
associato a un’azione più diretta e mirata. Il respiro hu, invece, si configura 
come una semplice espirazione, più neutra e regolare, che richiama una 
condizione di equilibrio interno e armonizzazione. Il respiro xu si realizza 
mantenendo la bocca aperta in modo da favorire una gentile espulsione 
dell’aria direttamente dai polmoni; il respiro xi, a sua volta, si caratterizza 
per una lieve espirazione con la bocca appena dischiusa, che promuove 
l’espulsione dell’aria proveniente dall’interno del corpo. Infine, il respiro 
shi si presenta come un’espirazione dolce e rilassata, in grado di far fluire 
l’aria dalle labbra leggermente aperte in modo naturale (Despeux 2006).

Da questa esposizione emerge chiaramente come l’attenzione sia esclu-
sivamente posta sull’espirazione, considerata come veicolo attraverso cui 
modulare, dirigere ed equilibrare il qi. Difatti, è in termini di qualità e mo-
dalità di espirazione che le diverse tipologie di respiro si distinguono tra 
loro: ogni suono-sillaba si configura dunque come una guida funzionale, 
che riflette la natura del respiro e la sua risonanza fisiologica. In tal senso, 
la produzione di questi sei respiri, intesi singolarmente come un processo 
consapevole e mirato che si adatta alla condizione del corpo e dell’organo 
interessato, assume una valenza terapeutica.

Ai sei qi, Zhiyi aggiunge i dodici respiri xi, anch’essi generati attraverso un 
esercizio di immaginazione:

[…] Impiegare il respiro per curare le malattie in contrasto con le otto per-
cezioni tattili è (come segue): se a causa della percezione di ‘pesantezza’ in-
sorgono le grandi malattie della terra, ci si avvalga principalmente dell’espi-
razione per curarle; se si genera la percezione di “leggerezza”, che dà origi-
ne alle malattie del vento, ci si avvalga principalmente dell’inspirazione per 
curarle; se si genera la percezione di “freddo”, che dà origine alle malattie 
dell’acqua, ci si avvalga principalmente dell’espirazione per curarle; se si 
genera la percezione di “caldo”, che dà origine alle malattie del fuoco, ci 
si avvalga principalmente dell’inspirazione per curarle. Il resto va inteso 
allo stesso modo. […] Inoltre, vi sono le distinzioni riguardanti l’utilizzo 
di dodici (tipologie di) respiro, ovvero (il respiro) superiore, (il  respiro) 
inferiore, (il respiro) bruciato, (il respiro) profondo, (il respiro) crescente, 
(il respiro) decrescente, (il respiro) freddo, (il respiro) caldo, (il  respiro) 
veloce, (il respiro) mantenuto, (il respiro) armonioso e (il respiro) supple-
mentare. […] Il respiro superiore cura le gravose malattie della terra; il re-
spiro inferiore cura le fluttuanti malattie del vento; il respiro bruciato cura i 
gonfiori; il respiro profondo cura gli emaciamenti; il respiro crescente per-
mette l’aumento dei quattro elementi. […] Il respiro decrescente elimina 
tutte le malattie della membrana del cuore; il respiro freddo cura la febbre; 



90	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

il respiro caldo cura i brividi; il respiro veloce cura le ostruzioni intestinali e 
i gonfiori (causati da) sostanze velenose; il respiro mantenuto cura i tremori 
e i turbamenti; il respiro supplementare cura le carenze; il respiro armonio-
so equilibra i quattro elementi. […]16.

Come evidenzia Salguero (2014: 104), le dodici tipologie di respiro men-
zionate nel Mhzg rinviano a tecniche di controllo del respiro (prāṇāyāma) 
proprie della medicina indiana e impiegate per promuovere la concentra-
zione meditativa. A conferma di ciò, nel Classico di medicina interna dell’Im-
peratore Giallo non si rinviene alcun richiamo a tali pratiche. Lo stesso Mhzg 
impiega due termini distinti per riferirsi alle due tipologie di respiro, sug-
gerendo così la consapevolezza della loro differente origine e funzione: 
da un lato il termine qi, dall’altro l’espressione xi, a indicare due approcci 
metodologici differenti. I sei qi sono difatti proposti come rimedio per le 
patologie dei cinque organi pieni, coerentemente con l’impianto teorico 
della medicina “tradizionale” cinese. I dodici respiri xi, invece, sono con-
nessi alle otto percezioni tattili e figurano come un metodo di cura per i 
disordini dei quattro grandi elementi.

Tuttavia, come osserva Chen Dixuan (2024: 124-26), i dodici respiri xi pre-
sentano una strutturazione sistematica e un livello di elaborazione teori-
ca che li distingue nettamente dalla tradizione indiana. Questo perché 
Zhiyi li inserisce all’interno di un impianto dottrinale organico e coerente. 
Difatti, tale sistematizzazione potrebbe rappresentare una delle prime te-
stimonianze di codificazione completa di questi respiri, a differenza del 
panorama indiano dove invece appaiono in forme frammentarie. Tale di-
scontinuità può essere compresa considerando lo sviluppo non lineare del-
le pratiche di prāṇāyāma, le quali si sono progressivamente modellate sotto 
l’influsso di differenti contesti filosofico-religiosi e attraverso una trasmis-
sione prevalentemente orale (Chen Dixuan 2024).

In definitiva, ciò che preme sottolineare in questa sede è che entrambi i 
sistemi, qi e xi, contribuiscono a delineare un quadro terapeutico in cui 
saperi differenti vengono integrati in funzione del medesimo percorso me-
ditativo.

Considerazioni conclusive: meditazione come terapia

Nel complesso, il Mhzg delinea un cammino mahāyānico in cui la medi-
tazione viene coltivata all’interno del percorso del bodhisattva. In questo 
contesto, la malattia, se compresa come simultaneamente priva di esistenza 



Sistemi medici in dialogo	 91

Ricerche

intrinseca e convenzionalmente reale, perde ogni consistenza ontologica 
e si configura come un’illusione che altera la percezione della realtà così 
com’è. Secondo questa prospettiva, tale esperienza è comune a tutti gli 
esseri non ancora risvegliati e, per superarla, la pratica buddhista offre 
strumenti volti ad affrontare le afflizioni patologiche, intese come espres-
sioni delle distorsioni che ostacolano una corretta comprensione del reale 
(Skorupski 1999).

Il tema della malattia risulta così intimamente connesso tanto al sistema 
dottrinale elaborato da Zhiyi – come l’indissolubile binomio zhiguan – 
quanto ad alcuni dei principali assunti del buddhismo, quali i dodici anelli 
della coproduzione condizionata, le quattro nobili verità e la legge del kar-
ma. La meditazione, infatti, se non correttamente guidata, può generare 
squilibri somatici e favorire l’insorgenza di patologie; per questo motivo, il 
percorso di coltivazione presuppone una stretta integrazione tra prassi me-
ditativa e cura del corpo. I metodi impiegati per affrontare disturbi fisici 
– come lo squilibrio dei quattro elementi o l’abuso di alimenti e bevande – 
sono concepiti come fasi propedeutiche al raggiungimento di specifici stati 
di assorbimento meditativo (dhyāna).

Il dialogo tra “meditazione” e “medicina” genera così un sistema concet-
tuale e linguistico che, nel Mhzg, si esprime sia attraverso l’adozione di un 
lessico proprio della medicina “tradizionale” cinese per descrivere e clas-
sificare le patologie, sia mediante l’impiego di un vocabolario buddhista 
per delineare un metodo terapeutico inserito in un più ampio processo di 
coltivazione e perfezionamento. La coesistenza dei due sistemi è evidente, 
come illustrato dai sei qi e dai dodici respiri xi, entrambi inclusi tra i me-
todi di cura.

Se nel buddhismo le tecniche di controllo del respiro si configurano come 
strumenti che supportano il raggiungimento degli stati di assorbimento 
meditativo, Zhiyi impiega le pratiche qi e xi con una finalità terapeutica 
esplicita, mirata al raggiungimento di uno stato di benessere psico-fisico. 
Inserite in un paradigma che procede dalla diagnosi alla definizione della 
terapia, tali pratiche si configurano dunque come veri e propri strumen-
ti terapeutici, nei quali la dimensione somatica si intreccia strettamente 
con quella soteriologica. Il respiro viene così concepito anche come «a dia-
gnostic tool» (Chen Dixuan 2024: 121) e il testo, nel complesso, si distin-
gue per una forte componente medica, evidente a livello terminologico e 
nell’impiego di pratiche dal potenziale terapeutico.



92	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

In definitiva, nel Mhzg i respiri qi e xi testimoniano l’eterogeneità del pa-
norama medico nella Cina medievale e, facenti capo a due sistemi medici 
distinti, risultano in una sintesi originale. In tal senso, il concetto di cura 
implica tanto il superamento di una condizione patologica in senso stret-
tamente fisico quanto uno stato in cui si attua la comprensione della realtà 
così com’è.

Note
(1) Nel presente contributo si è scelto di utilizzare, pur con le dovute cautele, il termi-
ne “tradizionale” in riferimento alle pratiche mediche sviluppate in Cina, consape-
voli della sua natura convenzionale e della problematicità insita in tale definizione. 
L’espressione ha difatti acquisito ampia diffusione in epoca moderna, in particolare a 
partire dalla fondazione della Repubblica Popolare Cinese (1949), come etichetta per 
designare pratiche mediche di origine premoderna, quali, ad esempio, l’agopuntura. 
Tuttavia, come osservato da Sivin (1987), ciò che, a posteriori, viene denominato “tra-
dizionale” si discosta in misura significativa dalle pratiche effettivamente adottate in 
passato. In ogni caso, al fine di garantire chiarezza terminologica e distinguere tali 
saperi da quelli introdotti successivamente in Cina con il buddhismo, si è ritenuto 
opportuno mantenere l’uso del termine “tradizionale”, delimitandone l’impiego me-
diante l’uso delle virgolette.
(2) Quanto al termine wu, questo viene solitamente utilizzato per ciò che, a posteriori, 
si definisce “sciamano”. In realtà, il fenomeno dello sciamanesimo viene circoscritto 
e analizzato solo in epoca moderna, periodo in cui vi sono precisi dati etnografici 
che permettono di descrivere tale fenomeno. Per il periodo antecedente è pertanto 
scorretto parlare di sciamanesimo, ma risulta più opportuno parlare di “archeologia 
dello sciamanesimo” o “proto-sciamanesimo”. Per studi e approfondimenti riguardo al 
fenomeno dello sciamanesimo, si rimanda a Eliade (1964) e Stutley (2003).
(3) Nello specifico, entrambe le sezioni si compongono di ottantuno capitoli. Le Questio-
ni fondamentali esaminano i metodi diagnostici e le principali modalità terapeutiche, 
mentre il Perno spirituale tratta in modo sistematico la pratica dell’agopuntura. Per una 
traduzione del testo, con particolare attenzione alla sezione delle Questioni fondamenta-
li, si rimanda all’edizione curata da Unschuld, Tessenow (2011).
(4) Il testo originale, andato perduto, è il Classico sulle malattie febbrili causate dal fred-
do (Shanghan zabing lun 傷寒雜病論), compilato da Zhang Zhongjing 張仲景 (150-219) 
verso la fine della dinastia Han. In epoca successiva, Wang Shuhe 王叔和 (180-270) 
ne curò una ricostruzione, dando origine a due opere distinte: il Classico sulle malattie 
causate dal freddo e le Prescrizioni contenute nel cofanetto d’oro (Jingui yaolue 金匱要略; Cook 
2023: 2-7).
(5) Per approfondimenti sul neidan e le sue origini, si rimanda a Pregadio (2006).
(6) Il Commentario di Zuo costituisce il terzo commentario agli Annali delle Primavere e degli 
Autunni (Chunqiu 春秋) e la sua compilazione è generalmente collocata nella seconda 



Sistemi medici in dialogo	 93

Ricerche

metà del iv secolo a.C. Gli Annali di Lü Buwei, invece, sono un’opera redatta intorno al 
239 a.C. sotto la supervisione di Lü Buwei 呂不韋, letterato del regno di Qin 秦.
(7) Nel testo si adottano le espressioni “organi pieni” e “organi cavi” in riferimento alle 
funzioni che tali strutture svolgono secondo la medicina “tradizionale” cinese: i primi 
come sedi di immagazzinamento, i secondi come canali di trasformazione e trasporto 
delle sostanze. Inoltre, particolare attenzione merita il “triplice focolare”, l’unico or-
gano che non trova corrispondenza sul piano anatomico, ma prende il nome dalla sua 
posizione. Si riteneva difatti che questo fosse articolato in tre sezioni e che si trovasse 
contemporaneamente in tre diverse parti del corpo (inferiore, centrale e superiore), 
con la funzione di trasformazione e distribuzione delle sostanze vitali.
(8) Si adotta qui il termine “medicina indiana” in senso ampio, ma con la consapevolez-
za delle sue articolazioni storiche, come precisato da Zysk (1993: 1-7). È difatti oppor-
tuno tenere a mente le sue fasi evolutive: la cosiddetta “medicina preistorica” o “pre-
vedica” (ca. 2700 a.C.-1500 a.C.); la “medicina vedica” (ii millennio a.C.); l’Āyurveda. 
Quest’ultima, secondo l’autore, non sarebbe il risultato della tradizione vedica, bensì 
l’esito di conoscenze trasmesse all’interno di comunità di asceti itineranti.
(9) Ringrazio il revisore anonimo per le precisazioni e le preziose indicazioni 
sull’Āyurveda. Per quanto riguarda i tre umori dell’Āyurveda, si segnala lo studio di 
Divino (2025), che esamina l’articolazione di tale teoria nel Canone pāli attraverso un 
confronto testuale tra la tradizione indiana e quella greca, seguendo l’ipotesi di radici 
indoeuropee. Sui tre umori, inoltre, si menziona il confronto proposto da Friedlander 
(2010: 57-58) tra questi e i tre veleni del buddhismo, secondo cui vento, bile e flegma, 
pur non corrispondendo perfettamente, risultano intimamente legati a bramosia, av-
versione e ignoranza, le tre afflizioni fondamentali del pensiero buddhista.
(10) In merito alla connessione tra la medicina “tradizionale” cinese e la medicina bud-
dhista, così come messa in luce in questa sezione, si ritiene opportuno sottolineare che 
si tratta di un ambito tanto ampio quanto stimolante. Pertanto, non potendo essere 
trattato in modo esaustivo nel presente contributo, esso rientra tra le prospettive di 
ricerca future. 
(11) Nello specifico, il termine dhāraṇī designa brevi gruppi di parole dal forte valore 
sonoro, proprie della tradizione buddhista. In cinese il termine dhāraṇī può apparire 
mediante la traslitterazione tuoluoni 陀羅尼; tramite la resa semantica zongchi 總持, che 
allude alla funzione di “trattenere le parole del Buddha”; oppure tramite la traduzione 
“formula” o “formula divina” (zhou 咒 o shenzhou 神咒; Salguero 2010: 59–62). Per 
un approfondimento sul ruolo e la diffusione delle dhāraṇī nella Cina medievale, si 
rimanda a Copp 2014.
(12) Per la resa del termine, solitamente tradotto come “caratteristica” o “segno”, si se-
gue la proposta di Friedlander (2010: 55) che lo rende con “sintomo”, in quanto espres-
sione di un preciso stato patologico.
(13) In questo caso, si fa riferimento alla “meditazione sulle impurità del corpo” (cin. 
bijing guan 不凈觀; san. asúbhā) che permette di generare distacco e repulsione a par-
tire dal riconoscimento della natura impura dei costituenti corporei. Per ulteriori ap-



94	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

profondimenti sulla meditazione aśubhā, si rimanda a Dhammajoti (2021) e Mohr 
(2020).
(14) Si confronti, ad esempio, il Da zhidu lun 大智度論 (Commentario della 
Mahāprajñāpāramitā) [T no. 1509: 131b11-13] che recita: «Il saggio (Buddha) ha piena 
consapevolezza del fatto che “il corpo è l’origine della sofferenza e non è mai esente 
dalle malattie”. Qual è il motivo? (Il motivo) è che il corpo è (il risultato) dell’unione 
di terra, acqua, fuoco e vento che, per natura, si contrastano e si ostacolano a vicenda». 
Il testo in cinese è basato sull’edizione canonica Taishō [T no. 1509], la cui versione 
elettronica, curata dalla Chinese Buddhist Electronic Text Association (Cbeta), è con-
sultabile on-line: https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/. Nel presente contributo, tutte le 
traduzioni in italiano sono di chi scrive.
(15) [T no. 1911: 108b29-c15].
(16) [T no. 1911: 108c27-109a18].

Bibliografia

Abbreviazioni

T: Taishō (Taishō Shinshū Daizōkyō 大正新修大藏經), a cura di Takakusu Junjirō e Watanabe 
Kaigyoku, Tokyo, 1924-35. 

Fonti primarie

Da zhidu lun 大智度論 (Commentario della Mahāprajñāpāramitā) [T no. 1509].

Mohe zhiguan 摩訶止觀 (Grande trattato su sámatha e vipasýanā) [T no. 1911].

Fonti secondarie

Bianchi E. (2018), Il Buddhismo cinese, pp. 401-61, in Rossi D. (a cura di), Fili di seta. Introduzione 
al pensiero filosofico e religioso dell’Asia, Astrolabio Ubaldini Editore, Roma.

Birnbaum R. (1989), The Healing Buddha, Shambala, Boston.

Chen Dixuan (2024), Inhaling Tradition, Exhaling Innovation: Controlled Breathing as Medicine in 
Tiantai Buddhism, “Studies in Chinese Religions”, Vol. 10 (2): 115-150.

Chen Ming (2013), Zhonggu yiliao yu wailai wenhua 中古醫療與外來文化 (Medicina straniera e 
cultura nella Cina medievale), Peking University Press, Beijing. 

Chen Yun-Ju (2022), Yin, yang, and five agents (wuxing) in the Basic Questions and early Han (202 
BCE-220 CE) medical manuscripts, pp. 13-22, in Lo V., Stanley-Baker M., Yang D. (a cura di), 
Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, London. 

Chinese Buddhist Electronic Texts Association 中華電子佛典協會 (Cbeta), https://www.cbeta.org (con-
sultato 11/2023-03/2025).

Cook C.A. (2023), Medicine and Healing in Ancient East Asia: a View from Excavated Texts, University 
Press, Cambridge.



Sistemi medici in dialogo	 95

Ricerche

Copp P. (2014), The Body Incantatory: Spells and the Ritual Imagination in Medieval Chinese Buddhism, 
Columbia University Press, New York.

Despeux C. (2006), The Six Healing Breaths, pp. 37-67, in Kohn L., Daoist Body Cultivation: Tradi-
tional Models and Contemporary Practices, Three Pines Press, Dunedin.

Dhammajoti K.L. (2021), Meditative Experiences of Impurity and Purity-Further Reflection on the 
Aśubhā Meditation and the Śubha-Vimokṣa, “Religions (Special Issue on Impurity Revisited: Con-
templative Practices, Textual Sources, and Visual Representations in Asian Religions)”, Vol. 12 
(2): 1-32.

Di Lu (2022), History of Disease: Pre-Han to Qing, pp. 217-29, in Lo V., Stanley-Baker M., Yang D. 
(a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, London. 

Divino F. (2021), Alcune note sul legame tra Buddhismo delle origini e pratica medica attraverso lo sguar-
do antropologico, pp. 19-38, in Divino F., Meditazione e Terapia. Dalle origini della pratica meditativa 
buddhista, all’indagine in etnopsichiatria sulle sue applicazioni cliniche, Edizioni Diodati, Padova. 

Divino F. (2022), Alcune note sulla concezione di corpo e di malattia nella medicina buddhista, 
“am. Rivista della Società italiana di antropologia medica”, Vol. 54: 271-98.

Divino F. (2023), Elements of the Buddhist Medical System, “History of Science in South Asia”,
Vol. 11: 22-62.

Divino F. (2025), Humors and their Legacy in Early Buddhist Medicine: Revisiting the Indo-European 
Foundation of Medical Conceptions in the Pāli Canon, “History of Science in South Asia”, Vol. 13: 1-49.

Eliade M. (1964), Shamanism: Archaic Techniques of Ecstasy (Traduzione a cura di Trask W.R.), Rout-
ledge and K. Paul, London.

Friedlander P.G. (2010), The Body and the World in Buddhism, pp. 51-67, in Burns Coleman E., 
White K. (a cura di), Medicine, Religion, and the Body, Brill, Leiden.

Greene E.M. (2021), Chan Before Chan. Meditation, repentance, and Visionary Experience in Chinese 
Buddhism, University of Hawai‘i Press, Honolulu.

Harper D. (1998), Early Chinese Medical Literature: the Mawangdui Medical Manuscripts, Kegan Paul 
International, London-New York.

Heirman A., Torck M. (2012), A Pure Mind in a Clean Body: Bodily Care in the Buddhist Monasteries 
of Ancient India and China, Academia Press, Gent.

Hurvitz L.N. (1980), Chih-i (538-597): An Introduction to the Life and Ideas of a Chinese Buddhist 
Monk, Institut Belge des Hautes Études Chinoises, Bruxelles.

Kantor H.R. (2002), Contemplation: Practice, Doctrine and Wisdom in the Teaching of Zhiyi (538-597), 
“Inter-Religio”, Vol. 42: 21-37.

Liu Lihong (2019), Classical Chinese Medicine, The Chinese University of Hong Kong, Hong Kong. 

Long Darui (2007), Buddhist Medicines in Chinese Literature, “Hsi Lai Journal of Humanistic Bud-
dhism”, Vol. 8: 201-221.

Lo Turco B. (2018), Buddhismo, pp. 15-108, in Rossi D. (a cura di), Fili di seta. Introduzione al pen-
siero filosofico e religioso dell’Asia, Ubaldini Editore, Roma. 

Mohr M. (2020), Advanced Contemplation of the Impure: Reflections on a Capstone Event in the Medi-
tation Sūtra, “Religions (Special Issue on Impurity Revisited: Contemplative Practices, Textual 
Sources, and Visual Representations in Asian Religions)”, Vol. 11 (8): 1-24.

Poceski M. (2020), Disappearing Act: Calmness and Insight in Chinese Buddhism, “Journal of Chinese 
Religions”, Vol. 48 (1): 1-30.



96	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

Pregadio F. (2006), Early Daoist Meditation and the Origin of Inner Alchemy, pp. 121-58, in Penny B. 
(a cura di), Daoism in History: Essays in Honour of Liu Ts’un-yan, Routledge, London.

Salguero C.P. (2010), Mixing Metaphors: Translating the Indian Medical Doctrine Tridoṣa in Chinese 
Buddhist Sources, “Asian Medicine: Tradition and Modernity”, Vol. 6: 55–74.

Salguero C.P. (2014), Translating Buddhist Medicine in Medieval China, University of Pennsylvania 
Press, Philadelphia.

Salguero C.P. (2018), A Missing Link in the History of Chinese Medicine: Research Note on the Medical 
Contents of the Taishō Tripitạka, “East Asian Science, Technology, and Medicine”, Vol. 47 (1): 93-119.

Salguero C.P. (2022), Global History of Buddhism and Medicine, Columbia University Press, New 
York.

Shinohara K. (1992), Guanding’s Biography of Zhiyi, the Fourth Patriarch of the Tiantai Tradition, 
pp. 97-116, in Granoff P., Shinohara K. (a cura di), Speaking of Monks: Religious Biography in 
India and China, Mosaic Press, Oakville-New York-London.

Sivin N. (1987), Traditional Medicine in Contemporary China, University of Michigan Center for 
Chinese Studies, Ann Arbor.

Skorupski T. (1999), Health and Suffering in Buddhism: Doctrinal and Existential Considerations, 
pp. 139-65, in Hinnells J.R., Porter R. (a cura di), Religion, Health and Suffering, Kegan Paul 
International, London.

Stanley-Baker M. (2022a), Qi 氣: A Means for Cohering Natural Knowledge, pp. 23-50, in Lo V., 
Stanley-Baker M., Yang D. (a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge,
London.

Stanley-Baker M. (2022b), Daoism and Medicine, pp. 401-16, in Lo V., Stanley-Baker M.,
Yang D. (a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, London.

Strickmann M. (2002), Chinese Magical Medicine, Stanford University Press, Stanford.

Stutley M. (2003), Shamanism: An Introduction, Routledge, New York.

Swanson P.L. (1989), Foundations of T’ian-t’ai Philosophy, Asian Humanities Press, Berkeley. 

Swanson P.L. (2018), Clear Serenity, Quiet Insight: T’ien-t’ai’s Mo-ho chih-kuan, University of Hawaii 
Press, Honolulu.

Unschuld P.U. (1985), Medicine in China: A History of Ideas, University of California Press, Berke-
ley-Los Angeles-London.

Unschuld P.U. (2003), Huang Di Nei Jing Su Wen: Nature, Knowledge, Imagery in an Ancient Chinese 
Medical Text, University of California Press, Berkeley-Los Angeles-London.

Unschuld P.U. (2016), Nan Jing: The Classic of Difficult Issues, University of California Press,
Berkeley.

Unschuld P.U., Tessenow H. (2011), Huang Di nei jjings su wen: An Annotated Translation of Huang 
Di’s Inner Classic-Basic Questions, University of California Press, Berkeley.

Zysk K.G. (1991), Ascetism and Healing in Ancient India: Medicine in the Buddhist Monastery, Oxford 
University Press, New York. 

Zysk K.G. (1993), Religious Medicine. The History and Evolution of Indian Medicine, Routledge, Oxon.



Sistemi medici in dialogo	 97

Ricerche

Scheda sull’Autrice

Maria Dorillo (Perugia 1999) ha conseguito la laurea triennale in “Lingue e Culture 
Straniere” (cinese e inglese) presso l’Università degli Studi di Perugia e la laurea ma-
gistrale in “Lingue e Civiltà dell’Asia e dell’Africa Mediterranea” (curriculum Cina) 
presso l’Università Ca’ Foscari di Venezia. I suoi interessi vertono sul buddhismo cine-
se, con particolare riferimento alle pratiche meditative nella Cina medievale e all’in-
tersezione tra queste e il pensiero medico.

Riassunto

Sistemi medici in dialogo: pratiche del respiro nella meditazione buddhista cinese

Il presente articolo propone un caso esemplare di intersezione tra saperi medici nella 
Cina premoderna, analizzando un passaggio del Mohe zhiguan 摩訶止觀 (Grande trat-
tato su śamatha e vipaśyanā) in cui il respiro assume un ruolo centrale, intrecciando 
dimensione somatica e percorso meditativo. Le pratiche del respiro, da un lato affe-
renti alla medicina “tradizionale” cinese e dall’altro di matrice indiana, sono artico-
late come strumenti terapeutici volti a favorire il benessere psico-fisico e il progresso 
meditativo.

Parole chiave: respiro, Buddhismo e medicina, meditazione, Mohe zhiguan 摩訶止觀, me-
dicina “tradizionale” cinese

Resumen

Los sistemas médicos en diálogo: prácticas de respiración en la meditación budista china

Este artículo propone un caso ejemplar de intersección entre conocimientos médi-
cos en la China premoderna, análizando un pasaje del Mohe zhiguan 摩訶止觀 (Gran 
tratado sobre śamatha y vipaśyanā), donde la respiración asume un papel central al en-
trelazar la dimensión somática con el camino meditativo. Las prácticas respiratorias, 
por un lado vinculadas a la medicina “tradicional” china y por otro de origen indio, se 
articulan como herramientas terapéuticas orientadas a favorecer el bienestar psicofísi-
co y el progreso meditativo.

Palabras clave: respiración, Budismo y medicina, meditación, Mohe zhiguan 摩訶止觀, 
medicina “tradicional” china

Résumé

Les systèmes médicaux en dialogue: pratiques respiratoires dans la méditation bouddhiste chinoise

Cet article propose l’étude d’un cas exemplaire d’intersection entre les savoirs 
médicaux dans la Chine prémoderne, en analysant un passage du Mohe zhiguan
摩訶止觀 (Grand traité sur śamatha et vipaśyanā), où la respiration, qui combine 



98	 Maria Dorillo

AM 60. 2025

ensemble la dimension somatique et le parcours méditatif, joue un rôle central. Les 
pratiques respiratoires, issues d’une part de la médecine “traditionnelle” chinoise et 
d’autre part d’origine indienne, sont présentées comme des outils thérapeutiques vi-
sant à favoriser le bien-être psychophysique et le progrès méditatif.

Mots-clés: respiration, Bouddhisme et médecine, méditation, Mohe zhiguan 摩訶止觀, 
médecine “traditionnelle” chinoise




	Indice
	Giovanni Pizza • Editoriale di AM 60

	Ricerche

	Maria Dorillo • Sistemi medici in dialogo




