60 / dicembre 2025

RIVISTA DELLA SOCIETA ITALIANA DI ANTROPOLOGIA MEDICA
FONDATA DA TULLIO SEPPILLI

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (gia Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) - Perugia



In copertina: ideogramma cinese che designa la malattia (bing).

Il logo della Societa italiana di antropologia medica, qui riprodotto,
costituisce la elaborazione grafica di un ideogramma cinese molto
antico che ha via via assunto il significato di “longevita”, risultato di una
vita consapevolmente condotta lungo una ininterrotta via di armonia e
di equilibrio.



Rivista della Societa italiana di antropologia medica
Journal of the Italian Society for Medical Anthropology

Fondata da / Founded by
Tullio Seppilli

Biannual open access peer-reviewed online Journal

00

dicembre 2025
December 2025

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (gia Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) — Perugia




AM Rivista della Societé italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli ISSN 1593-2737

Direttore
Giovanni Pizza, Universita di Perugia

Comitato di redazione

Roberto Beneduce, Universita di Torino / Sara Cassandra, scrittrice, Napoli / Donatella Cozzi,
vicepresidente della StaM, Universita di Udine / Fabio Dei, Universita di Pisa / Lavinia D’Errico,
Universita di Napoli “Suor Orsola Benincasa” / Erica Eugeni, studiosa indipendente, Roma /
Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Universita di Bologna / Fabrizio Loce-Mandes,
Universita di Perugia / Alessandro Lupo, Sapienza Universita di Roma, presidente della Siam /
Massimiliano Minelli, Universita di Perugia / Angela Molinari, Universita di Milano Bicocca /
Chiara Moretti, Universita di Milano-Bicocca / Giulia Nistri, Universita di Perugia / Cristina
Papa, presidente della Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (gia Fondazione Angelo Celli per
una cultura della salute), Perugia / Elisa Pasquarelli, studiosa indipendente, Perugia / Francesca
Pistone, studiosa indipendente, Roma / Ivo Quaranta, Alma Mater Studiorum Universita di
Bologna / Andrea F. Ravenda, Universita di Torino / Elisa Rondini, Universita di Perugia / Pino
Schirripa, vicepresidente della Stam, Universita di Messina / Nicoletta Sciarrino, Universita di
Torino / Alberto Simonetti, studioso indipendente, Perugia / Simona Taliani, Universita di Napoli
L'Orientale / Eugenio Zito, Universita di Napoli “Federico II”

Comitato scientifico

Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasile / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, Francia / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de
Geneve, Svizzera / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, Francia / Luis A. Chiozza,
Centro de consulta médica Weizsacker, Buenos Aires, Argentina / Josep M. Comelles Universitat
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-
Jo Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Sylvie Fainzang,
Institut national de la santé et de la recherche médicale, Paris, Francia / Didier Fassin, Ecole des
hautes études en sciences sociales, Paris, Francia — Institute for advanced study, Princeton, Stati
Uniti d’America / Byron Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Mabel
Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentina / Roberte Hamayon, Université de Paris X,
Nanterre, Francia / Thomas Hauschild, Eberhard Karls Universitit, Tubingen, Germania /
Elisabeth Hsu, University of Oxford, Regno Unito / Laurence J. Kirmayer, McGill University,
Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America /
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal,
Canada / Francoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (CNRs), Paris, Francia /
Angel Martinez Herndez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Raymond Massé,
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores
en antropologia social, Ciudad de México, Messico / Edgar Morin, Ecole des hautes études en
sciences sociales, Paris, Francia / David Napier, London University College, London, Regno
Unito / Tobie Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, Francia / Rosario Otegui
Pascual, Universidad Complutense de Madrid, Spagna / Mariella Pandolfi, Université de Montréal,
Canada / Ekkehard Schroder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germania / Ciro
Tarantino, Universita della Calabria, Italia / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Comitato tecnico

Massimo Cimichella, Universita di Perugia / Alessio Moriconi, Universita di Perugia / Stefano
Pasqua, Universita di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari,
Digital manager, Perugia



Editor in chief
Giovanni Pizza, Universita di Perugia, Italy

Editorial Board

Roberto Beneduce, Universita di Torino, Italy / Sara Cassandra, writer, Napoli, Italy / Donatella
Cozzi, vicepresident of the S1am, Universita di Udine, Italy / Fabio Dei, Universita di Pisa, Italy /
Lavinia D’Errico, Universita di Napoli “Suor Orsola Benincasa”, Italy / Erica Eugeni, independent
scholar, Italy / Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Universita di Bologna, Italy /
Fabrizio Loce-Mandes, Universita di Perugia, Italy / Alessandro Lupo, Sapienza Universita di
Roma, president of the Siam, Italy / Massimiliano Minelli, Universita di Perugia, Italy / Angela
Molinari, Universita di Milano Bicocca, Italy / Chiara Moretti, Universita di Milano-Bicocca, Italy /
Giulia Nistri, Universita di Perugia, Italy / Cristina Papa, president of the Fondazione Alessandro
e Tullio Seppilli (gia Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia, Italy / Elisa
Pasquarelli, independent scholar, Perugia, Italy / Francesca Pistone, independent scholar, Roma,
Italy / Ivo Quaranta, Alma Mater Studiorum Universita di Bologna, Italy / Andrea F. Ravenda,
Universita di Torino, Italy / Elisa Rondini, Universita di Perugia, Italy / Pino Schirripa, vicepresident
of the S1aM, Universita di Messina, Italy / Nicoletta Sciarrino, Universita di Torino, Italy / Alberto
Simonetti, independent scholar, Perugia, Italy / Simona Taliani, Universita di Napoli L’Orientale,
Italy / Eugenio Zito, Universita di Napoli “Federico 117, Italy

Advisory Board

Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasil / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, France / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de
Geneve, Switzerland / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, France / Luis A. Chiozza,
Centro de consulta médica Weizsacker, Buenos Aires, Argentine / Josep M. Comelles Universitat
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-Jo
Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, USA / Sylvie Fainzang, Institut national de la
santé et de la recherche médicale, Paris, France / Didier Fassin, Ecole des hautes études en sciences
sociales, Paris, France — Institute for advanced study, Princeton, USA / Byron Good, Harvard
Medical School, Boston, USA / Mabel Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentine /
Roberte Hamayon, Universiteé de Paris X, Nanterre, France / Thomas Hauschild, Eberhard Karls
Universitit, Tubingen, Germany / Elisabeth Hsu, University of Oxford, UK / Laurence J. Kirmayer,
McGill University, Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, USA /
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal,
Canada / Francoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (CNRrs) Paris, France /
Angel Martinez Herndez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Raymond Masseé,
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores
en antropologia social, Ciudad de México, México / Edgar Morin, Ecole des hautes études en
sciences sociales, Paris, France / David Napier, London University College, London, UK / Tobie
Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, France / Rosario Otegui Pascual,
Universidad Complutense de Madrid, Spain / Mariella Pandolfi, Université de Montréal, Canada /
Ekkehard Schroder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germany / Ciro Tarantino,
Universita della Calabria, Italy / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Technical Board

Massimo Cimichella, Universita di Perugia / Alessio Moriconi, Universita di Perugia / Stefano
Pasqua, Universita di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari,
Digital manager, Perugia

AM. Rivista della Societa italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli ¢ una testata semestrale della
Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (gia Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia.






Indice
Contents

AM

Rivista della Societa italiana di antropologia medica
fondata da Tullio Seppilli

Journal of the Italian Society for Medical Anthropology
Founded by Tullio Seppilli

n. 60, dicembre 2025
n. 60, December 2025

Lditoriale

S
Saggi

Ricerche

11

43

73

99

137

Giovanni Pizza
Editoriale di AM 60
AM 60 Editorial

Elisa Pasquarelli

Tra normalita e pre-demenza. Il Subjective Cognitive
Decline (Scp) nel discorso biomedico sulla malattia

di Alzheimer

Between Normality and Pre-Dementia. The Subjective
Cognitive Decline (Scp) in the Biomedical Discourse
on Alzheimer’s Disease

Andrea Di Lenardo, Federico Divino

Terapeuti e Theravada. Sull’attitudine alla “cura”

di una comunita giudaica egizia e le sue similitudini
con lo spirito medico degli antichi Buddhisti
Therapeutae and Theravada: On the Attitude to “Care”
of an Egyptian Jewish Community and Its Similarities
with the Medical Spirit of the Early Buddhists

Maria Dorillo

Sistemi medici in dialogo. Pratiche del respiro nella
meditazione buddhista cinese

Medical Systems in Dialogue: Breath Practices

in Chinese Buddhist Meditation

Lorena La Fortezza

Navigare tra le contraddizioni. La presa in carico
del minore autore di reato, tra cura, sostegno

e controllo

Navigating Contradictions. The Care of Juvenile
Offenders between Support, Control, and Care

Giacomo Pezzanera, Jean-Louis Aillon, Daniela Giudici
“Non affittiamo a neri”: diritto alla casa,
razzializzazione e salute mentale a Torino

“We Do Not Rent to Black People” Housing Rights,
Racialization, and Mental Health in Turin



Riflessioni e racconti

Recensiont

167

199

Matteo Valoncini

Corpl, digitalizzazione e datificazione:

la generazione sociotecnica delle ontologie variabill
Bodies, Digitization, and Datafication:

The Socio-Technical Generation of Variable Ontologies

Sara Cassandra

Pensiero logico, pensiero illogico e pensiero analogico:
medicina di confine tra pregiudizio e fraintendimento
Logical Thinking, lllogical Thinking, and Analogical
Thinking: Medicine at the Intersection of Prejudice
and Misunderstanding

Tommaso Sbriccoli, Rifare o trasformare il mondo.
Politiche della memoria, economie della giustizia

e forme della lotta nelle terapie rituali (e non

solo...) / Remaking or Transforming the World:
Politics of Memory, Economies of Justice, and Forms of
Struggle in Ritual Therapies (and Beyond) [Roberto
Beneduce, Il rancore del tempo. Follia, cura e violenza
sullaltopiano dogon], p. 205 ® Francesco Scotti,

Una ricerca sui punti cardinali di una psichiatria

di comunita in Italia / A Study on the Cardinal Points
of Community Psychiatry in ltaly

[Giuseppe A. Micheli, In terra incognita: disegnare una
socteta che cura dopo Basaglial, p. 213



AM

Rivista della Societa italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, p. 9

Editoriale di AM 60

Giovanni Pizza

Universita degli Studi di Perugia
[giovanni.pizza@unipg.it]

Questo numero raccoglie testi di diverso argomento: due saggi e quattro
ricerche.

I due saggi sono quello di Elisa Pasquarelli, con il quale aggiorna il suo
percorso antropologico sull’Alzheimer e le demenze, e lo scritto a quattro
mani di Di Lenardo e Divino, in cui i due autori mettono insieme gli sforzi
per comparare i Terapeuti giudaici e i buddisti. Seguono 4 ricerche: Maria
Dorillo. Lorena La Fortezza, Giacomo Pezzanera con Jean-Louis Aillon e
Daniela Giudice, e infine Matteo Valoncini.

Dorillo dedica la sua ricerca alla Cina storica. La Fortezza alle contraddi-
zioni presenti nell’ordinamento giuridico italiano relativo ai giovani. Pez-
zanera et al. ¢ dedicato alla razzializzazione e al razzismo che impediscono
agli stranieri che affluiscono al Centro Frantz Fanon per problemi connessi
alla salute mentale di trovare casa a Torino. Valoncini riflette, sulla base di
un’etnografia della digitalizzazione, sulla variabilita ontologica, concetto
elaborato da Annemarie Mol.

E poi la volta di Sara Cassandra che tratta a modo suo, nella rubrica
Riflessioni e Racconti, di “medicina di confine” e di “logicita e illogicita” del
pensiero.

Infine ci sono le recensioni. Una di Sbriccoli e una di Scotti.
Questo € quanto siamo riusciti a fare con il n. 60.

Buona lettura!

Editoriale






AM

Rivista della Societa italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, pp. 73-98

Sistemi medici in dialogo

Pratiche del respiro nella meditazione buddhista cinese

Maria Dorillo

Universita Ca’ Foscari Venezia
[mariadorillo@gmail.com]

Abstract

Medical Systems in Dialogue: Breath Practices in Chinese Buddhist Meditation

The present article offers a case study of the intersection between medical systems in
premodern China by analyzing a passage from the Mohe zhiguan 7 1L # (The Great
Calming and Contemplation), where breath assumes a central role, intertwining so-
matic dimension and meditative path. Breath practices, on the one hand rooted in “tra-
ditional” Chinese medicine and on the other of Indian origin, are articulated as thera-
peutic tools aimed at promoting psychophysical well-being and meditative progress.

Keywords: breath, Buddhism and medicine, meditation, Mohe zhiguan JEZ B, “tradi-
tional” Chinese medicine

Introduzione

Con la diffusione del buddhismo in Cina si assiste all’introduzione di un
articolato corpus di idee e pratiche di natura medica. I testi buddhisti, che
giungono attraverso traduzioni, adattamenti e rielaborazioni, contribuisco-
no in modo sostanziale all’arricchimento del panorama terapeutico cinese,
instaurando un dialogo fecondo con le tradizioni mediche autoctone. Seb-
bene tali apporti siano stati integrati solo parzialmente all’interno della
storia della medicina cinese, essi rappresentano una risorsa imprescindibi-
le per comprendere I’articolazione e I’eterogeneita dei saperi medici nella
Cina premoderna (SALGUERO 2018).

Un esempio emblematico di questa interazione si ritrova nel Grande trat-
tato su samatha e vipasyand (Mohe zhiguan JEFT E#; d’ora in avanti Muzc),
un’opera attribuita a Tiantai Zhiyi X &% 58 (538-97). Redatto direttamente
in lingua cinese, il Mnuzc si configura come un manuale di meditazione

Ricerche



AM 60. 2025

74 Maria Dorillo

che, nella sua articolata ed estesa trattazione, dedica una specifica sezione
all’osservazione della malattia. In questo contesto, ’esercizio meditativo si
intreccia con precisi riferimenti terapeutici, testimoniando come, nel testo
in questione, “meditazione” e “medicina” siano racchiuse in un medesimo
orizzonte epistemologico.

In tal senso, particolarmente significativa ¢ ’esposizione delle pratiche del
respiro afferenti a due distinte tradizioni: da un lato, i “sei respiri ¢i &~
(lou qi INA), propri della medicina “tradizionale™ cinese, dall’altro, i “dodi-
ci respiri xi &7 (shierxi T— &), che affondano le loro radici nella tradizione
indiana. Queste tecniche, sebbene sviluppatesi in contesti teorici differen-
ti, sono presentate nel testo su un piano di complementarieta, ossia come
strumenti terapeutici all’interno di un medesimo percorso di coltivazio-
ne e perfezionamento. Il lessico tecnico impiegato, cosi come la struttura
argomentativa del MHzc, riflettono dunque una perfetta integrazione tra
sistemi medici “tradizionali” e dottrina buddhista.

Il presente contributo si propone di avviare la riflessione a partire da una
breve disamina dei fondamenti concettuali della cosiddetta medicina “tra-
dizionale” cinese, con particolare attenzione alle modalita attraverso cui
il buddhismo, sin dalle origini connesso alla sfera terapeutica, entra in
dialogo con la tradizione locale. Tale premessa consente di delineare il
quadro teorico entro cui si inserisce il M#zc e di comprendere le dinami-
che attraverso le quali il testo mette in relazione, mediante un lessico e
una struttura concettuale condivisi, due distinti sistemi medici. All’inter-
no dell’opera, infatti, il respiro assume un ruolo centrale, configurandosi
sia come strumento terapeutico in senso fisiologico, sia come mezzo per il
progresso meditativo. I’analisi di questa sezione offre dunque I'occasione
per esplorare I'articolazione del sapere medico nella Cina medievale, con-
tribuendo al contempo a ripensare le categorie di “meditazione” e “medi-
cina” come ambiti profondamente interrelati.

Un pluralismo medico “tradizionale”

A partire dall’epoca Shang & (ca. 1600-1046 a.C.), in Cina si sviluppano
forme di medicina legate al culto degli antenati, a testimonianza di come
I’equilibrio tra il mondo dei vivi e 'aldila fosse essenziale per il manteni-
mento di un buono stato psico-fisico (UnscHULD 1985: 19-22). Su queste
basi, la natura del sapere medico che si va formando dal periodo degli Stati
Combattenti (ZHAN Guo [, 453-221 a.C.) risulta essere pluralistica: pra-



Sistemi medici in dialogo 75

tiche come la divinazione, gli esorcismi, le tecniche di controllo del respi-
ro, i primi accenni di agopuntura e 1'uso di materia medica coabitano in una
dimensione variegata e stratificata. Gli “esperti di arti esoteriche” (fangshi
77£), interessati alla dimensione sottile del cosmo, si trovano spesso so-
vrapposti, per le loro pratiche, a figure come i wu # che risultano prin-
cipalmente come specialisti nei rapporti con I’aldila®. E proprio la varieta
delle esperienze socioeconomiche ad aver favorito la nascita di molteplici
sistemi terapeutici, ciascuno con le proprie teorie eziologiche, contribuen-
do cosi allo sviluppo di una medicina caratterizzata da pluralismo e diver-
sita (UNscHULD 1985: 12-14).

Tuttavia, la svolta decisiva si registra in epoca Han # (206 a.C.-220 d.C.),
quando la sistematizzazione delle conoscenze mediche conduce alla for-
mulazione di un’ideologia medica della corrispondenza sistematica. Fon-
data sui concetti di ¢i, yin-yang 2% e dei “cinque agenti” (wu xing FAT),
tale concezione mette in relazione funzioni corporee e fenomeni cosmici,
ponendo le basi della medicina “tradizionale”. Al tempo stesso, si svilup-
pano metodi specifici atti a contrastare le influenze delle forze demonia-
che, che impiegano talismani, formule rituali e sostanze magiche (STRICK-
MANN 2002).

In ogni caso, si ha menzione dei suddetti sistemi nella produzione testuale
che, avvalendosi talvolta del riferimento a figure leggendarie come Huang-
di =% (Imperatore Giallo) e Shennong 2 (Divino Agricoltore) per raf-
forzare l'autorita dei testi, costituisce il nucleo teorico delle conoscenze
mediche. Una delle principali opere di riferimento ¢ il Classico di medicina
interna dell’ Imperatore Giallo (Huangdi neijing H=# PIAE) che, suddiviso inter-
namente in Questioni fondamentali (Suwen %) e Perno spirituale (Lingshu
% 1), si occupa di eziologia, fisiologia, diagnosi e prevenzione®. A questo,
si affianca il Classico delle difficolta (Nan jing ¥4%) che tratta I'uso dei meri-
diani e i metodi diagnostici (UNsCHULD 2016). Ulteriori scritti fondamen-
tali sono il Classico delle erbe di Shennong (Shennong bencao jing #HEARFELL),
prima opera sistematica di materia medica, e il Classico sulle malattie causate
dal freddo (Shanghan lun 15 %53#%), incentrato sulla durata e la natura delle
malattie, e sui relativi trattamenti®.

Parallelamente alla preziosa tradizione ricevuta e alle numerose iscrizioni
su ossa oracolari, gusci di tartaruga e bronzi, importanti contributi deri-
vano anche dalle scoperte archeologiche, come il corpus di testi rinvenu-
to nel 1973 a Mawangdui HE# (Hunan #%) che, risalente al 168 a.C.,
rivela un’ampia gamma di pratiche, tra cui varie tecniche di controllo

Ricerche



AM 60. 2025

76 Maria Dorillo

del respiro, I'uso di erbe, I'esorcismo e alcune pratiche sessuali (Coox
2023: 9-28).

Configurandosi come un sistema in cui convivono saperi empirici e cosmo-
logici, la medicina “tradizionale” cinese si fonda su principi teorici e pratici
che intrecciano i processi fisiologici del corpo con il cosmo. Tra questi, il
concetto di ¢i occupa una posizione centrale, rappresentando la sostanza
fondamentale che pervade 'universo e regola ogni forma di vita e trasfor-
mazione. Il ¢i, strettamente connesso al respiro, si muove ciclicamente e
incarna il legame tra microcosmo e macrocosmo. Le stesse origini grafiche
del carattere, risalenti alle ossa oracolari della dinastia Shang e ai bronzi
dell’epoca Zhou /E (ca. 1100-256 a.C.), raffigurano vapori o sostanze gasso-
se, suggerendo inizialmente un legame con il vapore derivato dalla cottura
dei cibi. Solo in seguito il concetto ha assunto connotazioni piu ampie,
identificandosi con I’energia vitale corporea e la forza cosmica primordiale
(STANLEY-BAKER 2022a).

Quanto all’ambito medico, 'uso del ¢i risulta attestato sin dal IV secolo
a.C. in un manoscritto di divinazione ritrovato a Baoshan ‘&1l (Hubei
#4L), in cui i disturbi del ¢i sono associati alle malattie. Tali disfunzioni,
nello specifico, includevano un movimento in “direzione opposta” (ni i),
“verso l'alto” (shang ) o “disordinato” (luan fL), testimoniando I'inizio di
una sistematizzazione delle patologie in termini di “eccesso” (shi &) o “ca-
renza” (xu &) di ¢gi. Nel complesso, nell’ambito della medicina del periodo
imperiale, vari termini descrivono, con diverse sfumature, il concetto di
qi: il “gi reale” (zhen qi &) si riferisce al flusso naturale che attraversa il
corpo, mentre il “gi retto” (zheng ¢i IEA) indica il corretto funzionamento
corporeo, in opposizione al “gi obliquo” (xie gi 4, causa di innumerevoli
patologie. Altre espressioni di cui si ha menzione sono il “qi essenziale”
(jing qi F&R) e il “gi originario” (yuan gi TGR) che rappresentano l'origi-
ne dell’energia vitale, trasmessa dai genitori e concentrata nei reni (COOK
2023: 15-16). Nel tempo, il ¢i diviene inoltre elemento centrale di tecni-
che terapeutiche daoiste, come le pratiche di “circolazione del ¢i” (xing gi
fTR), di “rimozione del ¢i patogeno” (daoyin &7|) e di “fusione del ¢i” (he gi
44, che daranno origine all’“alchimia interna daoista” (neidan PIF1)°.

Altro pilastro teorico della medicina cinese ¢ la classificazione binaria yin-
yang, fondata su due polarita opposte ma complementari che, a partire
dal IV secolo a.C., vengono utilizzate per interpretare lo stato del corpo
umano. Nella medicina della corrispondenza sistematica, questa dottrina
permette difatti di classificare organi, funzioni e patologie. Nello specifico,



Sistemi medici in dialogo 77

yin € associato al freddo, alla passivita e al buio; yang, al calore, all’attivita
e alla luce. L'applicazione medica di questa teoria ¢ testimoniata in testi
come il Canone di cauterizzazione degli undici canali yin-yang (Yin yang shiyi
mai jiu jing 2% +—k%4), dove i canali corporei sono organizzati secon-
do la loro natura yin o yang. Il Perno spirituale, ad esempio, integra questa
classificazione con i sapori, gli organi e i processi cosmici, sottolineando la
funzionalita pratica di tali categorie. Inoltre, in termini di metabolismo,
yin rappresenta la sintesi, mentre yang la decomposizione; in termini di
funzioni fisiologiche, yin delinea un processo di raffreddamento, umidifi-
cazione e inibizione, mentre yang un processo di riscaldamento, evapora-
zione e agitazione (UNscHULD 2003; Liu Lihong 2019).

Tuttavia, parallelamente a tale visione dualistica, la medicina “tradiziona-
le” cinese sviluppa anche una classificazione pentadica, articolata nella teo-
ria dei cinque agenti: metallo, legno, acqua, fuoco e terra. Questi non sono
da intendere come elementi statici, ma “agenti” in continua interazione,
descritti attraverso cicli di “generazione” (xiang sheng 18%) e “controllo” o
“distruzione” (xiang ke 187.). La teoria dei cinque agenti diviene cosi uno
strumento per comprendere i processi fisiologici e patologici, influenzan-
do diagnosi e trattamenti. I testi del periodo Zhou, come il Commentario di
Zuo (Zuozhuan % %¥%) e gli Annali di Lii Buwei (Liishi chunqiu BEREMN)S, gia
presentano riferimenti a tale dottrina, ma é nel Classico di medicina interna
dell’Imperatore Giallo, e in particolare nelle Questioni fondamentali, che essa
trova piena espressione, tramite associazioni a cinque sapori, organi, co-
lori e direzioni (UNscHULD 2003: 99-124). Pertanto, questa teoria diviene
sia strumento per descrivere I'organismo umano come un sistema unico,
fondato su sezioni e funzioni correlate, sia metodo per la diagnosi delle
malattie e 'elaborazione di indicazioni pratiche.

In questo sistema complesso si inserisce anche la teoria dei “canali” (jing &
o mai fk), che si occupano di trasportare ¢i e sangue, e collegare gli organi
interni, incarnando un concetto che riveste un ruolo centrale nelle prime
nozioni cinesi di fisiologia e patologia. Sebbene il termine jing emerga solo
successivamente nei testi rispetto a mai, entrambi designano percorsi attra-
verso cui fluiscono le sostanze vitali nell’'organismo. Nel Perno spirituale, tali
canali sono connessi a specifici organi, differenziandosi dai manoscritti del
corpus di Mawangdui, dove queste associazioni risultano invece piu limitate
(HARPER 1998; UnscHULD 2003).

Quanto agli organi interni, questi si trovano suddivisi in due categorie
principali: i “cinque organi pieni” (wu zang L) — cuore, fegato, milza,

Ricerche



78 Maria Dorillo

polmone e reni — e i “sei organi cavi” (liu fu 7<) — cistifellea, stoma-
co, intestino crasso, intestino tenue, vescica e “triplice focolare” (sanjiao
=%)". Questi sono classificati in base alla logica yin-yang: i pieni sono yin,
i cavi yang. La loro funzione ¢ sistemica piu che anatomica, come dimo-
stra 'uso di metafore burocratiche imperiali nelle Questioni fondamental,
dove gli organi sono presentati come funzionari del corpo (CHEN Yun-Ju
2022: 18). Inoltre, la concezione della medicina cinese si fonda sulla visione
dell’organismo come un sistema integrato, regolato dal ¢i, dai canali e da-
gli equilibri yin-yang e pentadici. Il corpo ¢ visto pertanto non come un’en-
tita isolata, ma come parte inscindibile dell’'universo, in cui ogni funzione
interna ¢ influenzata da fattori esterni, e solo osservando i cambiamenti
nelle condizioni esterne ¢ possibile comprenderne lo stato.

La stretta connessione tra corpo e ambiente emerge con chiarezza nell’ezio-
logia, ossia nell’analisi delle cause delle malattie. Sebbene sia arduo deline-
are una storia precisa della concezione della malattia nella Cina premoder-
na, possono tuttavia essere individuate alcune linee guida fondamentali.
A partire dal periodo Han, la malattia viene concepita come esito di squili-
bri, derivanti tanto da fattori ambientali quanto da comportamenti ecces-
sivi o non correttamente armonizzati con I’'ambiente esterno. Il benessere
fisico ¢ visto infatti come una condizione di equilibrio tra forze interne
ed esterne, concetto che si riflette nell’impiego di teorie come quella del
qi, yin-yang, dei cinque agenti e dei canali. Particolare attenzione ¢ data ai
“sei fattori esogeni” o “sei ¢i” (vento, freddo, calore, umidita, aridita e fuo-
co), ritenuti responsabili dell’insorgere delle patologie quando agiscono in
modo violento o improvviso (D1 Lu 2022: 222-23).

Accanto a questi, anche i fattori interni potevano essere all’origine delle
malattie. Le emozioni, ad esempio, giocano un ruolo decisivo: felicita, rab-
bia, malinconia, preoccupazione, paura e terrore, se vissute in maniera
eccessiva o prolungata, possono alterare ’equilibrio degli organi interni.
Altri elementi disturbanti includono una dieta inappropriata, gli sforzi ec-
cessivi e la mancanza di esercizio fisico (Cook 2023: 20-21). Tuttavia, a par-
tire dalla dinastia Tang & (618-906 d.C.) e, in modo piu sistematico, du-
rante i Song Meridionali (Nan Song ¥, 1126-1279), si sviluppano classifi-
cazioni eziologiche piu articolate, come quella proposta da Chen Yan [£&
(1121-90) nel Trattato sulle tre tipologie dei fattori patogeni (Sanyin jiyi bingzheng
fanglun =H#—37 3% 77 #), dove le cause delle malattie vengono suddivise
in “fattori interni” (nei yin W), “fattori esterni” (wai yin #MF) e “fattori
né interni né esterni” (bu nei wai yin TPSNE; D Lu 2022: 224). Quanto
alle fonti, i manoscritti di Mawangdui fanno maggiormente riferimento a

AM 60. 2025



Sistemi medici in dialogo 79

cause generiche piuttosto che a fattori climatici specifici, a differenza del-
le Questioni fondamentali, dove vento, freddo e altri agenti vengono invece
esplicitamente indicati come patogeni, sebbene senza una corrispondenza
diretta e univoca tra sintomo e malattia. Una stessa patologia puo infatti
manifestarsi con sintomi differenti e, viceversa, condizioni patologiche di-
verse non indicano necessariamente malattie distinte.

Nel complesso, I'analisi di una patologia richiedeva una valutazione com-
plessa che includesse elementi sociali, ambientali ed emotivi. Da qui lo
sviluppo di un sistema diagnostico articolato, basato su quattro approcci
principali che, con il tempo, sono divenuti i quattro metodi diagnostici
della medicina cinese moderna: I'ispezione, I'auscultazione e la valutazio-
ne degli odori, il dialogo e I’esame del polso. Nello specifico, l'osservazione
esterna — che comprende i primi due approcci — € strettamente connessa
alla teoria dei cinque agenti, la quale, mediante ’associazione tra elementi,
organi e colori, fornisce indizi fondamentali sulla natura della malattia.
Il dialogo con il paziente consente invece di raccogliere informazioni pit
soggettive legate alle sensazioni personali, mentre ’esame del polso — che
riflette il movimento del ¢i nei canali - si afferma come tecnica cruciale per
individuare e localizzare le anomalie (UNscHULD 2003: 241-52).

Per quanto riguarda le terapie, si distinguono quattro approcci principali:
gli interventi invasivi, le terapie a caldo, I'uso di materia medica e gli esercizi
fisici. Se in una fase iniziale il calore era impiegato per ottimizzare l'ef-
ficacia degli aghi — che fungevano da strumento per modificare il flusso
del ginei canali corporei — con il tempo si sviluppano trattamenti specifici
come la cauterizzazione e la fumigazione, spesso utilizzati per espellere il
freddo, trattare morsi di animali o alleviare intorpidimenti (UNSCHULD
2003: 266-71).

Altro pilastro dei metodi terapeutici € la materia medica, articolata attraver-
so due concetti distinti: i “farmaci” (yao ) e le “formule” ( fang 77), che
rimandano rispettivamente a una “materia medica di natura enciclopedica”
(bencao A F) e a “formulari” (fangshu 77 %), questi ultimi organizzati in
una raccolta di formule, amuleti e rituali. In tale contesto, opere come le
Prescrizioni per cinquantadue malattie (Wushier bingfang I+—3%77), il Classico
delle erbe di Shennong e il Classico sulle malattie causate dal freddo testimoniano
I'uso di sostanze naturali (vegetali, animali e minerali) per curare disturbi
interni o lesioni esterne, anche se, almeno fino all’XI secolo, tale uso non
era ancora integrato con la teoria della corrispondenza sistematica. Difatti,
come osserva Unschuld (2003: 284-313), solo a partire da quel periodo si

Ricerche



8o Maria Dorillo

giunge allo sviluppo della cosiddetta “farmacologia della corrispondenza
sistematica”. Nello specifico, fondamentale nello sviluppo della medicina
fitoterapica & il Compendio di materia medica (Bencao gangmu AR ZHHE), che
organizza in modo sistematico una grande quantita di rimedi medicinali,
conoscenze farmacologiche, botaniche e mineralogiche. In ogni caso, la
letteratura farmaceutica si consolida solo sotto la dinastia Yuan 75 (1260-
1368), anche grazie all’influenza del Daoismo, che valorizza pratiche com-
prendenti materia medica e formulari, inserite nella pitt ampia tradizione
delle “tecniche di autocoltivazione” (yangsheng % ), finalizzate al benesse-
re dell’organismo (STANLEY-BAKER 2022b).

Su queste basi si inserisce il contributo del buddhismo, il cui impianto dot-
trinale — e terapeutico — si confronta e interagisce con la medicina “tradi-
zionale”.

Buddhismo e medicina

Il rapporto che lega la tradizione buddhista e la medicina si configura
come intimo, profondo ed evidente, con radici che affondano nel buddhi-
smo antico. Riconoscendo il nesso intrinseco tra la pratica ascetica e quella
medica, e tenendo presente che al Buddha viene frequentemente attribu-
ito ’'epiteto di “asceta itinerante”, emerge chiaramente come i concetti di
matrice medica costituiscano un elemento centrale e imprescindibile del
pensiero buddhista (DiviNno 2021). Inoltre, sono numerose le occasioni in
cui si menziona la figura del laico Jivaka Kaumarabhrtya, che si dedicava
con attenzione alla somministrazione di unguenti e cibi specifici a fini tera-
peutici, ponendo in evidenza I'importanza che il buddhismo riconosceva
al pensiero medico e all’utilizzo di sostanze curative per contrastare even-
tuali squilibri (Zysk 1991). In tal senso, I'idea stessa di squilibrio diviene
emblematica di una condizione di disagio, che lo stesso Buddha descrive
durante il suo primo sermone come uno stato inevitabile dell’esistenza.
La malattia, insieme a vecchiaia e morte, ¢ dunque annoverata tra i cosid-
detti “mali dell’esistere”.

L’indagine sulle origini di tale interconnessione richiede una menzione
della medicina indiana®. Benché si riscontrino affinita tra le pratiche me-
diche menzionate nei testi buddhisti e quelle che saranno successivamente
codificate nell’Ayurveda, non vi sono tuttavia testimonianze che attestino
I’esistenza di un sistema medico ayurvedico compiutamente strutturato in
epoca pre-buddhista. Come evidenziato da Divino (2023), le prime attesta-

AM 60. 2025



Sistemi medici in dialogo 81

zioni di concetti tecnico-medici associabili all’Ayurveda compaiono proprio
all’interno del Canone pali, rafforzando I’ipotesi formulata da Zysk (1991),
secondo cui entrambe le tradizioni potrebbero derivare da una matrice
comune riconducibile alle conoscenze mediche degli ambienti ascetici®.

Oltre a cio, le norme del vinaya offrono numerose indicazioni di carattere
medico e anatomico, che riflettono un processo di sistematizzazione delle
pratiche di cura all’interno delle comunita monastiche. Tali testimonian-
ze, pur appartenendo a una fase successiva e piu organizzata della tradi-
zione, contribuiscono a delineare un interesse terapeutico gia presente
nei primi ambienti buddhisti. I monaci ricevevano infatti una formazione
medica di base e, nel tempo, svilupparono una farmacopea fondata su re-
gole alimentari e sull’impiego di sostanze naturali, offerte principalmente
dai laici. La materia medica comprendeva, ad esempio, alimenti come burro
chiarificato, olio, miele, melassa, insieme a estratti vegetali e radici. Inoltre,
la figura del monaco-guaritore, incaricato della cura fisica e del supporto
dei malati, assumeva un ruolo cruciale. A tal proposito, Zysk (1991: 41-42)
ricorda come, in alcune comunita, I’assistenza ai malati fosse tanto impor-
tante da prevedere il passaggio della ciotola del defunto — simbolo della
vita monastica — a colui che se ne era preso cura.

Alla luce di cio, risulta dunque chiaro che I'interesse del buddhismo per
la medicina non sia né occasionale né secondario, bensi profondo e strut-
turato. Cio rende imprescindibile un’analisi delle modalita attraverso cui
I’'argomentazione medica del buddhismo antico sia giunta e si sia integra-
ta con la tradizione cinese. Nonostante I’'introduzione del buddhismo in
Cina ¢ generalmente fatta risalire alla dinastia Han, fu nei secoli successivi
che tale dottrina si radico ufficialmente, fondendosi gradualmente con la
civilta cinese. Questo tuttavia non fu un processo passivo: al contrario, fu
uno scambio vivace di idee e pratiche, attraverso il quale il buddhismo si
integro con vari aspetti della cultura locale (Brancur 2018: 402). Un ele-
mento centrale nella diffusione del buddhismo furono le vie della seta, che
permisero il flusso di testi, merci e conoscenze tra India e Cina.

In questo contesto, i traduttori svolsero un ruolo essenziale, rendendo ac-
cessibile un vasto repertorio di testi che influenzarono profondamente la
cultura cinese. Le prime traduzioni, risalenti all’epoca Han e ai periodi
dei Tre Regni (SAN Guo =[], 221-65) e dei Jin Occidentali (X1 Jin T,
265-316), sono dette “traduzioni antiche” (guyi ##%). Pur essendo poco raf-
finate, esse segnarono I’inizio della trasmissione buddhista. Tra i primi tra-
duttori ricordiamo An Shigao & (ca. 148-70) e Lokaksema (Zu1 Lou-

Ricerche



82 Maria Dorillo

jiachen K&, 11 secolo). Successivamente, durante le Dinastie del Sud
e del Nord (Nan Bei Chao F4L#i, 316-589), si svilupparono le “traduzioni
vecchie” (jiuyi &%), realizzate da équipe di traduttori che crearono una
vera lingua letteraria buddhista. In questo periodo operarono Kumarajiva
(Jiumoluoshi #%EZ{f, 344-413), Dharmaksema (Tanwuchen Z##, 385-
433), Buddhabhadra (Fotuobatuoluo ¥ % v %, 359-429) e Paramartha
(Zhendi E ¥, 499-569; BiancHI 2018: 407-13).

Con la diffusione delle traduzioni, si affermarono anche le pratiche medi-
tative: nel v secolo si ha testimonianza di maestri di meditazione che gode-
vano di prestigio per le loro abilita. Come evidenzia Greene (2021: 17), fu
proprio a partire dagli inizi del V secolo che la meditazione inizia a essere
concepita come un aspetto da poter apprendere teoricamente e praticare.
Tale concezione permise inoltre di gettare le basi per un contesto in cui
si inseri la produzione di manuali di meditazione che, lungi da intendersi
come traduzioni dirette da testi indiani, figuravano come compilazioni a
meta tra traduzioni e prodotti ex novo, natura che garanti loro uno status di
prestigio in quanto accessibili a un pubblico specializzato (GREENE 2021:
95). Tra questi, ricordiamo il Sitra sulla concentrazione della meditazione seduta
(Zuo chan sanmei jing %1% =8 4%) di Kumarajiva che, non corrispondendo
ad alcuna categoria bibliografica indiana, si presenta come una preziosa
fonte per la comprensione dell’esperienza meditativa buddhista in Cina
(GREENE 2021: 16). Inoltre, tra VI e X secolo si sviluppo una terminologia
stabile grazie alle “traduzioni nuove” (xinyi #73%).

Oltre a cio, pellegrini cinesi come Xuanzang Z# (602-64) e Yijing %/
(635-713) viaggiarono in India per recuperare testi mancanti in Cina e
tradurli; anche Faxian =% (ca. 336/45-418/23) compi un viaggio simile,
lasciando importanti resoconti. Lo stesso Yijing, ad esempio, forni detta-
gliate informazioni su norme igieniche monastiche e pratiche di cura del
corpo osservate nei monasteri di Nalanda (Branchi 2018: 408-23). Com-
plessivamente, tutto questo materiale confluira nel Canone buddhista ci-
nese, gia sistematizzato nel VI secolo.

Traduzioni e testi di meditazione ebbero un impatto significativo anche
sulla medicina cinese locale, poicheé numerosi testi buddhisti trasmessi in
Cina contenevano nozioni mediche (LoNG Darut 2007). Un contributo
notevole & rappresentato dai manoscritti ritrovati a Dunhuang # /2 (nord-
ovest della Cina), che includono oltre ottanta documenti di contenuto me-
dico. Come osservano Heirman e Torck (2012: 4), il trasferimento cultu-
rale di tali conoscenze comporto inevitabili adattamenti e trasformazioni,

AM 60. 2025



Sistemi medici in dialogo 83

dando origine a nuove forme di pratiche. In questo processo, il lessico e
i concetti buddhisti furono rielaborati attraverso tecniche traduttive spe-
cifiche, come la traslitterazione, la resa semantica o 'uso di termini equi-
valenti. Tali strategie, secondo Salguero (2010, 2022), evidenziano la na-
tura dinamica e flessibile del sapere medico buddhista, che tra VI e VIII
secolo giunse a consolidare i propri principi fondamentali nel contesto
culturale cinese.

In ogni caso, il linguaggio buddhista incarna un’argomentazione medica
non occasionale ma strutturale, volta non tanto a offrire consigli per il
benessere fisico in senso stretto, quanto a promuovere un insieme di retti-
tudini che investono la sfera dell’azione, dell’intenzione e del linguaggio.
Consolidata, in tal senso, ¢ I'interpretazione delle quattro nobili verita,
fondamento dottrinale del buddhismo, secondo un modello di tipo medi-
co (D1vino 2022) che presenta, a sua volta, notevoli affinita con la logica
della medicina “tradizionale” cinese. In particolare, la “verita del patema”
(cin. kudi ¥5; san. duhkha-satya) si rifa al’anamnesi, che nella medicina
“tradizionale” cinese si articola nei quattro metodi diagnostici. La “veri-
ta dell’origine del patema” o “verita dell’accumulo del patema” (cin. jidi
£3¥; san. samudaya-satya) corrisponde all’eziologia che, nel contesto “tra-
dizionale”, prende in esame le cause interne (come il ¢i patogeno e le rea-
zioni emotive smodate) ed esterne (come i “sei fattori esogeni”). La “verita
dell’estinzione del patema” (cin. miedi J3%; san. nirodha-satya) puo essere
letta come una forma di prognosi, collegandosi alla valutazione del ¢i e al
riequilibrio di yin-yang nel sistema “tradizionale”. Infine, la “verita della
via” (cin. daodi #7¥; san. marga-satya), tracciando un percorso verso laf-
francamento dai patemi, assume la funzione di terapia, che nella medicina
“tradizionale” cinese comprende interventi invasivi, materia medica ed eser-

cizi fisici e respiratori®.

In aggiunta, il buddhismo introduce un ampio pantheon di divinita dai
poteri curativi, rituali, recitazioni di formule, costruzione di talisma-
ni e pratiche meditative. Nello specifico, bodhisativa come Guanyin ##
(Avalokitesvara) e Puxian %% (Samantabhadra) erano celebrati per le
loro capacita curative ed erano spesso inseriti in particolari contesti rituali,
in cui figuravano formule e gesti simbolici volti a garantire salute e longe-
vita (BIRNBAUM 1989). Il desiderio di un’esistenza duratura, tanto quanti-
tativa quanto qualitativa, era infatti ben radicato nella cultura cinese. Atto
a estendere la durata di vita era anche I'impiego di brevi gruppi di parole
dal forte valore sonoro (dharani) che, a partire dal viI secolo, si diffusero
attraverso testi di carattere esoterico''.

Ricerche



AM 60. 2025

84 Maria Dorillo

L’introduzione del buddhismo in Cina diviene cosi veicolo di un vivace
scambio interculturale, che ha dato in seguito origine a sviluppi dottrinali
prettamente cinesi (CHEN Ming 2013). Oltre ai testi tradotti o ai manua-
li di meditazione, si svilupparono difatti correnti di pensiero denominate
zong 7 (“linea ancestrale”, “lignaggio spirituale”). Tali circoli non erano
rigidi né settari: i monaci potevano seguire pill insegnamenti contempo-
raneamente. Solo sotto la dinastia dei Song Settentrionali (Bei Song t.&,
960-1127) il governo cerco di formalizzare I'associazione tra monasteri e
lignaggi. I principali sviluppi dottrinali si concentrarono nelle tradizioni
Tiantai, Huayan #/, Chan # e Terra Pura (jingtu ¥1). La Tiantai, di
cui Zhiyi ¢ il maggior esponente, si distinse per la sistematizzazione delle
scritture buddhiste secondo un ordine gerarchico mediante la teoria della
“classificazione degli insegnamenti” (panjiao ##), che poneva al vertice
il Satra del Loto. La Huayan, incentrata sul Sitra della Ghirlanda, valoriz-
z0 nello specifico una rivalutazione della realta fenomenica, influenzando
cosi anche il Chan (Branchi 2018: 426). Quest’ultimo, che fiori soprattutto
sotto i Song £ (960-1279), diede principale importanza alla meditazione e
alla trasmissione diretta dell’insegnamento da maestro a discepolo. La Ter-
ra Pura, invece, si fondava sul culto del Buddha Amitabha e sulla speranza
di rinascita nella sua terra di beatitudine.

Dalla fine della dinastia Tang e con I’inizio dei Song, la produzione in
lingua cinese aumento, mentre le traduzioni si fecero sempre pit margi-
nali. In questo modo, il Canone buddhista cinese si amplio notevolmente.
Quanto all’ambito medico, la dialettica buddhista giunta in Cina risulta
intrinsecamente connessa all’atto terapeutico, sia nella sua forma pratica
sia in senso metaforico e, integrata con il pluralismo medico “tradizionale”,
da cosl origine a nuove forme di conoscenza.

Note sul “patema” e la sua “cura”

Al centro della dialettica buddhista si colloca il riconoscimento di una par-
ticolare condizione intrinseca all’esistenza umana, da cui prende forma
un lessico complesso, volto ad articolarne e approfondirne la descrizione.
Il termine sanscrito duhkha (ku %) non si limita, infatti, a indicare un pa-
tema contingente, ma esprime una condizione di “disagio” o “profonda
insoddisfazione” originata dall’“impermanenza” (cin. wu chang #&%; san.
anitya). Questa condizione, tuttavia, non va interpretata in chiave pessimi-
sta, bensi realista, poiché rivela la vera realta e natura delle cose.



Sistemi medici in dialogo 85

Lesistenza, dunque, da un lato ¢ segnata dall’inesorabile incedere del
cambiamento, che si intreccia con il “ciclo ordinario di nascita e morte”
(samsara); dall’altro, I'insegnamento buddhista si propone di indagare la
natura e la genesi di questa condizione. In tale prospettiva, la malattia si
presenta come una manifestazione di duhkha: essa puo insorgere per I'inde-
bolimento del corpo, soggetto a invecchiamento e deperimento, per effetto
di sforzi fisici eccessivi, abitudini scorrette o mutamenti esterni. In questo
contesto, il karma (ye #) riveste un ruolo cruciale: strettamente connes-
so alla rigenerazione dell’esistenza fenomenica, agisce all’interno dell’in-
cessante processo della “coproduzione condizionata” (cin. shi er yin yuan
+ZH#; san. pratityasamutpada), risultando responsabile del sopraggiunge-
re delle malattie (BIRNBAUM 1989: 9).

Nel complesso, il corpo, in relazione a duhkha, assume una centralita tanto
in ambito medico, dove una conoscenza approfondita risulta imprescindi-
bile, quanto nel contesto del pensiero buddhista. Esso ¢ fonte di profonda
insoddisfazione, poiché genera attaccamento; si configura come manife-
stazione evidente dei “sintomi” (cin. xiang #; san. laksana/nimitta)'? della
malattia, determinati da fattori ambientali e mentali; ¢ oggetto e mezzo
attraverso cui raggiungere il distacco, nell’ambito dell’osservazione delle
sue impurita®.

Ne consegue che alla condizione di “disagio” corrisponde l’esistenza di
una “cura”. Estirpando trsna (ai %) - la “sete”, il “desiderio bramoso” che
costituisce la radice di duhkha — si giunge dunque alla cessazione di qual-
siasi patema. A tal fine, il Buddha propone il perseguimento dello “sciogli-
mento dei legami”, condizione necessaria per sottrarsi a nuove costruzioni
di identita (Lo Turco 2018: 37). Al riconoscimento della condizione di
insoddisfazione si affianca quindi I’esistenza di un percorso terapeutico.

Da un lato, emerge una natura fortemente pratica della cura. La tradi-
zione buddhista illustra infatti vari rimedi preventivi e terapeutici, quali
I'uso di materia medica, amuleti, tecniche di meditazione, rituali e recita-
zione di testi. In tali pratiche, inoltre, la condotta morale assume un ruolo
di primaria importanza, poiché I'impegno e la diligenza si configurano
come fattori capaci di migliorare la propria condizione nella vita presente
o nelle prossime esistenze, favorendo la generazione di “meriti” (fu 1&;
BirnBAUM 1989: 3-8). Dall’altro lato, trascendendo la dimensione pratica,
il processo di cura puo essere inteso anche come percorso di coltivazio-
ne e perfezionamento. In tal senso, il Buddha ¢ spesso metaforicamente
presentato come il sommo medico, il cui “insegnamento” (cin. fa 7; san.

Ricerche



AM 60. 2025

86 Maria Dorillo

dharma) simboleggia la medicina, mentre gli esseri senzienti incarnano i
pazienti.

Piti precisamente, il percorso — o la terapia — che conduce alla cessazione
di duhkha si articola nelle pratiche del “nobile ottuplice sentiero” (cin. ba
sheng dao /\E# o ba zheng dao /\IEH; san. arya astangika marga). In tale
contesto, la meditazione rappresenta un aspetto fondamentale nella con-
cezione della terapia buddhista (Lo Turco 2018: 57-59) e, parte integrante
del cammino del bodhisattva (pusa EFE) nei termini delle “sei perfezioni”
(cin. liu boluomi 7~ ZE%; san. sat-paramita) nella tradizione Mahayana, essa
implica l'osservazione di un oggetto che suscita meraviglia e ammirazione.

Un discorso sui respirt

Zhiyi nacque a Jingzhou #/1, nell'odierna provincia dell’'Hubei, € visse a
cavallo tra le dinastie Chen [ (557-89) e Sui [& (589-618). Sostenuto da
entrambi i regimi, la sua figura riflette il crescente interesse nei confronti
del buddhismo. La riunificazione promossa dai Sui, poi stabilizzata sotto i
Tang, costitui infatti un fattore determinante per la diffusione del buddhi-
smo nel territorio cinese. Fu proprio dopo la caduta della dinastia Chen
che Zhiyi fece ritorno a Jingzhou, dove, nel 592, fondo il tempio Yuquan
£ #£5F, luogo in cui espose i suoi insegnamenti, confluiti due anni piu tardi
nella redazione del Muzc (HurviTzZ 1980; SHINOHARA 1992).

Quest’opera, che si configura come un manuale di meditazione ricco di
riferimenti dottrinali buddhisti in generale, presenta un metodo volto a
guidare il praticante verso una reale comprensione della realta, definita
da Zhiyi come “insegnamento perfetto” (yuan jiao [E#X). Nello specifico,
I'opera di cui disponiamo oggi, terza e ultima edizione, ¢ articolata in dieci
capitoli: i primi cinque offrono le fondamenta teoriche, mentre il sesto e,
in particolare, il settimo si dedicano alla descrizione della pratica medita-
tiva (SwaNsoN 1989). Il settimo capitolo, sebbene incompleto, costituisce
circa due terzi dell’intera opera e illustra, nei termini di “dieci oggetti di
meditazione”, una meditazione definita zhiguan 1F#, in cui i due momenti
di samatha e vipasyana del buddhismo antico risultano integrati (KANTOR
2002; Poceskr 2020). Zhiguan, infatti, rappresenta un esercizio meditati-
vo in cui l'atto del silenziare ¢ simultaneo all’osservazione attenta. Tra questi
dieci temi di meditazione figura la malattia, analizzata all’interno di un
articolato repertorio di pratiche, che comprendono visualizzazioni, rituali
di pentimento, recitazione di mantra e tecniche di controllo del respiro.



Sistemi medici in dialogo 87

Queste pratiche, che attingono a tradizioni differenti, testimoniano I’inte-
grazione di concetti e terminologie proprie della medicina “tradizionale”
cinese all’interno di una cornice buddhista.

Nel Mz la malattia viene indicata con due termini principali, bing /& (o
talvolta binghuan 77 %) e ji J%, utilizzati in modo quasi intercambiabile in
riferimento a uno stato generico di malattia. L'espressione bing ricorre fre-
quentemente per indicare i sintomi della malattia, per classificare pato-
logie legate a cause specifiche e per designare il tema di meditazione. In
questo senso, si riferisce dunque a una condizione di afflizione generale.
Parallelamente, ji, quando associato al “corpo” (shen ¥), evoca I'idea di
una manifestazione corporea di una particolare condizione di squilibrio.
In ogni caso, entrambi i termini rinviano alla nozione di ku, facendo si che
la malattia venga concepita come una condizione intrinseca all’esistenza,
in quanto determinata dalle leggi di causalita e inevitabilmente connessa
alla presenza di un corpo fisico™. Difatti, la visione di un corpo soggetto
alla retribuzione karmica, e quindi vincolato all’atto della nascita, puo co-
stituire un ostacolo al progresso meditativo. Inoltre, accanto a bing e ji,
emerge anche fannao &1 (o nao 1), termine che, propriamente buddhi-
sta e caratterizzato da un ampio campo semantico, sembra indicare un’“af-
flizione” legata a specifiche cause, fungendo da categoria generale entro
cui inserire vari tipi di patemi.

Tuttavia, se correttamente compresa, tale condizione puo essere trasfor-
mata in uno strumento funzionale al percorso meditativo. In un primo
momento, la malattia viene dunque presentata come parte degli ostacoli
legati alla “retribuzione karmica” (bao $}) e viene altresi annoverata tra i
“demoni della morte” (si mo 3LJ&), in quanto causa potenzialmente mortale
(SwaNsoN 2018: 754). In ogni caso, poiché legata al corpo fisico, essa viene
concettualizzata in termini somatici come risultato di uno squilibrio dei
quattro elementi (terra, aria, fuoco e acqua), i quali assumono un ruolo
centrale nella pratica meditativa, profilando cosi un’interconnessione tra
la meditazione buddhista e la sfera medica.

Nel Mnzc, la trattazione dell’esperienza della malattia si fonda su una du-
plice struttura interpretativa: da un lato i cinque organi pieni della me-
dicina “tradizionale” cinese, dall’altro i quattro elementi della tradizione
buddhista. Tale approccio permette di articolare le cause della malattia,
delineandone l’eziologia attraverso entrambi i sistemi. Ad esempio, la pato-
genesi viene spiegata mediante i dodici anelli della coproduzione condizio-
nata, mentre viene applicata contestualmente la categorizzazione binaria

Ricerche



AM 60. 2025

88 Maria Dorillo

yin-yang. Nello specifico, oltre allo squilibrio dei quattro elementi, le cause
della malattia comprendono il consumo eccessivo di bevande e cibi, una
pratica meditativa scorretta, I’azione di demoni e spiriti, I'influenza di
Mara e, infine, gli effetti dell’azione karmica. Per queste forme di malattia
— ritenute distruttive in quanto annientano la concentrazione meditativa —
vengono proposti specifici metodi terapeutici volti a trattare la condizione
patologica. Nel caso in cui tali disturbi si manifestino, il M#uz¢ propone di-
fatti un ventaglio di rimedi da applicare in base alla natura della patologia
e alle capacita dell’individuo.

Tra questi, risulta interessante I'esposizione dei sei respiri ¢i, ossia chui "%,
hu ©F, xi BE, he ¥, xu % e shi 15§ che, propri della medicina “tradizionale”
cinese, devono essere immaginati dal praticante attraverso un approccio
analitico. Sebbene il testo non fornisca descrizioni dettagliate delle moda-
lita di immaginazione, particolare attenzione ¢ invece posta sugli effetti
benefici derivanti dalla loro esecuzione. A tal proposito, il testo recita:

[...] Se ¢ freddo, si impieghi chui come se si stesse espellendo del fuoco; (se)
¢ caldo, si impieghi hu; (se) le centinaia di articolazioni sono doloranti, si
impieghi xi, che cura anche (le malattie) del vento; se vi sono gonfiori irri-
tanti e ¢i crescente, si impieghi ke; se vi € un eccesso di muco, si impieghi xu;
se si ¢ affaticati, si impieghi shi. (L'utilizzo dei) sei ¢i per curare (le malattie)
dei cinque organi pieni (puo essere riassunto come segue): he cura il fegato;
hue chui curano il cuore; xu cura il polmone; xi cura i reni; shi cura la milza.
E ancora, i sei ¢i, (se impiegati insieme,) possono curare un organo pieno:
se I'organo ¢ freddo, si impieghi chui; se € caldo, si impieghi hu; se ¢ doloran-
te, si impieghi xi; se ¢ vessato, si impieghi xu; se ¢ affaticato e privo di ener-
gia, si impieghi shi. Lo stesso vale per gli altri quattro organi pieni. Inoltre,
espirare dalla bocca elimina il freddo, (mentre espirare) dal naso elimina il
calore interno. [...] Espirare dalla bocca elimina il calore, (mentre espirare)
dal naso porta (aria) fresca all’interno. Xi (che esce) dalla bocca elimina il
dolore rimuovendo il vento, mentre (xi che entra) dal naso porta calma e
armonia all’interno. He (che esce) dalla bocca elimina le vessazioni, mentre
il gi (che circola) nelle zone inferiori (del corpo) fa disperdere il muco. [...]
Xu elimina i gonfiori, portando calma all’interno (mediante I'inspirazio-
ne dal) naso. Shi elimina la stanchezza, portando armonia all’interno (me-
diante I'inspirazione dal) naso. Si espiri e inspiri attentamente, evitando
gli eccessi. (Se cio) viene fatto correttamente, con incrementi e decrementi
adeguati in base alla situazione, non solo si potranno curare le proprie ma-
lattie, ma si potra anche aiutare gli altri®.

Queste sei tipologie di respiro risultano pertanto collegate al ¢i di un parti-
colare organo e prendono il nome da una sillaba, la cui produzione ricorda
il suddetto respiro. Il respiro he, ad esempio, definito anche come “respi-
ro caldo”, si riferisce alla produzione di un respiro forte a bocca aperta e



Sistemi medici in dialogo 89

viene impiegato per espellere calore, mentre il respiro chui consiste in una
decisa espulsione d’aria attraverso le labbra leggermente socchiuse ed ¢
associato a un’azione piu diretta e mirata. Il respiro hu, invece, si configura
come una semplice espirazione, piu neutra e regolare, che richiama una
condizione di equilibrio interno e armonizzazione. Il respiro xu si realizza
mantenendo la bocca aperta in modo da favorire una gentile espulsione
dell’aria direttamente dai polmoni; il respiro xi, a sua volta, si caratterizza
per una lieve espirazione con la bocca appena dischiusa, che promuove
I’espulsione dell’aria proveniente dall’interno del corpo. Infine, il respiro
shi si presenta come un’espirazione dolce e rilassata, in grado di far fluire
I’aria dalle labbra leggermente aperte in modo naturale (DEspEUX 2006).

Da questa esposizione emerge chiaramente come l’attenzione sia esclu-
sivamente posta sull’espirazione, considerata come veicolo attraverso cui
modulare, dirigere ed equilibrare il ¢i. Difatti, ¢ in termini di qualita e mo-
dalita di espirazione che le diverse tipologie di respiro si distinguono tra
loro: ogni suono-sillaba si configura dunque come una guida funzionale,
che riflette la natura del respiro e la sua risonanza fisiologica. In tal senso,
la produzione di questi sei respiri, intesi singolarmente come un processo
consapevole e mirato che si adatta alla condizione del corpo e dell’organo
interessato, assume una valenza terapeutica.

Al sei gi, Zhiyi aggiunge i dodici respiri x7, anch’essi generati attraverso un
esercizio di immaginazione:
[...] Impiegare il respiro per curare le malattie in contrasto con le otto per-
cezioni tattili € (come segue): se a causa della percezione di ‘pesantezza’ in-
sorgono le grandi malattie della terra, ci si avvalga principalmente dell’espi-
razione per curarle; se si genera la percezione di “leggerezza”, che da origi-
ne alle malattie del vento, ci si avvalga principalmente dell’inspirazione per
curarle; se si genera la percezione di “freddo”, che da origine alle malattie
dell’acqua, ci si avvalga principalmente dell’espirazione per curarle; se si
genera la percezione di “caldo”, che da origine alle malattie del fuoco, ci
si avvalga principalmente dell’inspirazione per curarle. Il resto va inteso
allo stesso modo. [...] Inoltre, vi sono le distinzioni riguardanti 1'utilizzo
di dodici (tipologie di) respiro, ovvero (il respiro) superiore, (il respiro)
inferiore, (il respiro) bruciato, (il respiro) profondo, (il respiro) crescente,
(il respiro) decrescente, (il respiro) freddo, (il respiro) caldo, (il respiro)
veloce, (il respiro) mantenuto, (il respiro) armonioso e (il respiro) supple-
mentare. [...] Il respiro superiore cura le gravose malattie della terra; il re-
spiro inferiore cura le fluttuanti malattie del vento; il respiro bruciato cura i
gonfiori; il respiro profondo cura gli emaciamenti; il respiro crescente per-
mette 'aumento dei quattro elementi. [...] Il respiro decrescente elimina
tutte le malattie della membrana del cuore; il respiro freddo cura la febbre;

Ricerche



90 Maria Dorillo

il respiro caldo cura i brividi; il respiro veloce cura le ostruzioni intestinali e
i gonfiori (causati da) sostanze velenose; il respiro mantenuto cura i tremori
e i turbamenti; il respiro supplementare cura le carenze; il respiro armonio-
so equilibra i quattro elementi. [...]".

Come evidenzia Salguero (2014: 104), le dodici tipologie di respiro men-
zionate nel Muzc rinviano a tecniche di controllo del respiro (pranayama)
proprie della medicina indiana e impiegate per promuovere la concentra-
zione meditativa. A conferma di cio, nel Classico di medicina interna dell’Im-
peratore Giallonon si rinviene alcun richiamo a tali pratiche. Lo stesso Mz
impiega due termini distinti per riferirsi alle due tipologie di respiro, sug-
gerendo cosl la consapevolezza della loro differente origine e funzione:
da un lato il termine ¢i, dall’altro ’espressione xi, a indicare due approcci
metodologici differenti. I sei ¢i sono difatti proposti come rimedio per le
patologie dei cinque organi pieni, coerentemente con lI’'impianto teorico
della medicina “tradizionale” cinese. I dodici respiri xz, invece, sono con-
nessi alle otto percezioni tattili e figurano come un metodo di cura per i
disordini dei quattro grandi elementi.

Tuttavia, come osserva Chen Dixuan (2024: 124-26), i dodici respiri xi pre-
sentano una strutturazione sistematica e un livello di elaborazione teori-
ca che li distingue nettamente dalla tradizione indiana. Questo perché
Zhiyi li inserisce all’interno di un impianto dottrinale organico e coerente.
Difatti, tale sistematizzazione potrebbe rappresentare una delle prime te-
stimonianze di codificazione completa di questi respiri, a differenza del
panorama indiano dove invece appaiono in forme frammentarie. Tale di-
scontinuita puo essere compresa considerando lo sviluppo non lineare del-
le pratiche di pranayama, le quali si sono progressivamente modellate sotto
I’influsso di differenti contesti filosofico-religiosi e attraverso una trasmis-
sione prevalentemente orale (CHEN Dixuan 2024).

In definitiva, cio che preme sottolineare in questa sede € che entrambi i
sistemi, ¢i e xi, contribuiscono a delineare un quadro terapeutico in cui
saperi differenti vengono integrati in funzione del medesimo percorso me-
ditativo.

Considerazioni conclusive: meditazione come terapia

Nel complesso, il Muzc delinea un cammino mahayanico in cui la medi-
tazione viene coltivata all’interno del percorso del bodhisattva. In questo
contesto, la malattia, se compresa come simultaneamente priva di esistenza

AM 60. 2025



Sistemi medici in dialogo 91

intrinseca e convenzionalmente reale, perde ogni consistenza ontologica
e si configura come un’illusione che altera la percezione della realta cosi
com’¢. Secondo questa prospettiva, tale esperienza ¢ comune a tutti gli
esseri non ancora risvegliati e, per superarla, la pratica buddhista offre
strumenti volti ad affrontare le afflizioni patologiche, intese come espres-
sioni delle distorsioni che ostacolano una corretta comprensione del reale
(SkoruPskI 1999).

Il tema della malattia risulta cosi intimamente connesso tanto al sistema
dottrinale elaborato da Zhiyi — come I'indissolubile binomio zhiguan —
quanto ad alcuni dei principali assunti del buddhismo, quali i dodici anelli
della coproduzione condizionata, le quattro nobili verita e la legge del kar-
ma. La meditazione, infatti, se non correttamente guidata, pud generare
squilibri somatici e favorire I’insorgenza di patologie; per questo motivo, il
percorso di coltivazione presuppone una stretta integrazione tra prassi me-
ditativa e cura del corpo. I metodi impiegati per affrontare disturbi fisici
— come lo squilibrio dei quattro elementi o I'abuso di alimenti e bevande —
sono concepiti come fasi propedeutiche al raggiungimento di specifici stati
di assorbimento meditativo (dhyana).

Il dialogo tra “meditazione” e “medicina” genera cosl un sistema concet-
tuale e linguistico che, nel Mnuzg, si esprime sia attraverso l’adozione di un
lessico proprio della medicina “tradizionale” cinese per descrivere e clas-
sificare le patologie, sia mediante I'impiego di un vocabolario buddhista
per delineare un metodo terapeutico inserito in un pit ampio processo di
coltivazione e perfezionamento. La coesistenza dei due sistemi € evidente,
come illustrato dai sei ¢i e dai dodici respiri xi, entrambi inclusi tra i me-
todi di cura.

Se nel buddhismo le tecniche di controllo del respiro si configurano come
strumenti che supportano il raggiungimento degli stati di assorbimento
meditativo, Zhiyi impiega le pratiche ¢i e xi con una finalita terapeutica
esplicita, mirata al raggiungimento di uno stato di benessere psico-fisico.
Inserite in un paradigma che procede dalla diagnosi alla definizione della
terapia, tali pratiche si configurano dunque come veri e propri strumen-
ti terapeutici, nei quali la dimensione somatica si intreccia strettamente
con quella soteriologica. Il respiro viene cosi concepito anche come «a dia-
gnostic tool» (CHEN Dixuan 2024: 121) e il testo, nel complesso, si distin-
gue per una forte componente medica, evidente a livello terminologico e
nell’impiego di pratiche dal potenziale terapeutico.

Ricerche



AM 60. 2025

92 Maria Dorillo

In definitiva, nel Mnuzc i respiri ¢i e xi testimoniano ’eterogeneita del pa-
norama medico nella Cina medievale e, facenti capo a due sistemi medici
distinti, risultano in una sintesi originale. In tal senso, il concetto di cura
implica tanto il superamento di una condizione patologica in senso stret-
tamente fisico quanto uno stato in cui si attua la comprensione della realta
cosi com’e.

Note

' Nel presente contributo si ¢ scelto di utilizzare, pur con le dovute cautele, il termi-
ne “tradizionale” in riferimento alle pratiche mediche sviluppate in Cina, consape-
voli della sua natura convenzionale e della problematicita insita in tale definizione.
Lespressione ha difatti acquisito ampia diffusione in epoca moderna, in particolare a
partire dalla fondazione della Repubblica Popolare Cinese (1949), come etichetta per
designare pratiche mediche di origine premoderna, quali, ad esempio, I’'agopuntura.
Tuttavia, come osservato da Sivin (1987), cio che, a posteriori, viene denominato “tra-
dizionale” si discosta in misura significativa dalle pratiche effettivamente adottate in
passato. In ogni caso, al fine di garantire chiarezza terminologica e distinguere tali
saperi da quelli introdotti successivamente in Cina con il buddhismo, si ¢ ritenuto
opportuno mantenere 1'uso del termine “tradizionale”, delimitandone I’'impiego me-
diante 'uso delle virgolette.

@ Quanto al termine wu, questo viene solitamente utilizzato per cio che, a posteriori,
si definisce “sciamano”. In realta, il fenomeno dello sciamanesimo viene circoscritto
e analizzato solo in epoca moderna, periodo in cui vi sono precisi dati etnografici
che permettono di descrivere tale fenomeno. Per il periodo antecedente ¢ pertanto
scorretto parlare di sciamanesimo, ma risulta pit opportuno parlare di “archeologia
dello sciamanesimo” o “proto-sciamanesimo”. Per studi e approfondimenti riguardo al
fenomeno dello sciamanesimo, si rimanda a ELIADE (1964) e STuTLEY (2003).

@ Nello specifico, entrambe le sezioni si compongono di ottantuno capitoli. Le Questio-
ni fondamentali esaminano i metodi diagnostici e le principali modalita terapeutiche,
mentre il Perno spirituale tratta in modo sistematico la pratica dell’agopuntura. Per una
traduzione del testo, con particolare attenzione alla sezione delle Questioni fondamenta-
[z, si rimanda all’edizione curata da UNscHULD, TEsSsENOw (2011).

@11 testo originale, andato perduto, € il Classico sulle malattie febbrili causate dal fred-
do (Shanghan zabing lun 15 % %£% ), compilato da Zhang Zhongjing 7k #& (150-219)
verso la fine della dinastia Han. In epoca successiva, Wang Shuhe EAUf1 (180-270)
ne curod una ricostruzione, dando origine a due opere distinte: il Classico sulle malattie
causate dal freddo e le Prescrizioni contenule nel cofanetto d’'oro (Jingui yaolue 4B FE#; Cook
2023: 2-7).

® Per approfondimenti sul neidan e le sue origini, si rimanda a PREGaDIO (2006).

©®T1 Commentario di Zuo costituisce il terzo commentario agli Annali delle Primavere e degli

Autunni (Chungiu &) elasua compilazione ¢ generalmente collocata nella seconda



Sistemi medici in dialogo 93

meta del IV secolo a.C. Gli Annali di Lii Buwei, invece, sono un’opera redatta intorno al
239 a.C. sotto la supervisione di Lii Buwei &7 #, letterato del regno di Qin %.

(M Nel testo si adottano le espressioni “organi pieni” e “organi cavi” in riferimento alle
funzioni che tali strutture svolgono secondo la medicina “tradizionale” cinese: i primi
come sedi di immagazzinamento, i secondi come canali di trasformazione e trasporto
delle sostanze. Inoltre, particolare attenzione merita il “triplice focolare”, I'unico or-
gano che non trova corrispondenza sul piano anatomico, ma prende il nome dalla sua
posizione. Si riteneva difatti che questo fosse articolato in tre sezioni e che si trovasse
contemporaneamente in tre diverse parti del corpo (inferiore, centrale e superiore),
con la funzione di trasformazione e distribuzione delle sostanze vitali.

® Si adotta qui il termine “medicina indiana” in senso ampio, ma con la consapevolez-
za delle sue articolazioni storiche, come precisato da Zysk (1993: 1-7). E difatti oppor-
tuno tenere a mente le sue fasi evolutive: la cosiddetta “medicina preistorica” o “pre-
vedica” (ca. 2700 a.C.-1500 a.C.); la “medicina vedica” (II millennio a.C.); I’Ayurveda.
Quest’ultima, secondo 'autore, non sarebbe il risultato della tradizione vedica, bensi
I’esito di conoscenze trasmesse all’interno di comunita di asceti itineranti.

@ Ringrazio il revisore anonimo per le precisazioni e le preziose indicazioni
sull’Ayurveda. Per quanto riguarda i tre umori dell’Ayurveda, si segnala lo studio di
Divino (2025), che esamina I’articolazione di tale teoria nel Canone pali attraverso un
confronto testuale tra la tradizione indiana e quella greca, seguendo I’ipotesi di radici
indoeuropee. Sui tre umori, inoltre, si menziona il confronto proposto da Friedlander
(2010: 57-58) tra questi e i tre veleni del buddhismo, secondo cui vento, bile e flegma,
pur non corrispondendo perfettamente, risultano intimamente legati a bramosia, av-
versione e ignoranza, le tre afflizioni fondamentali del pensiero buddhista.

19 In merito alla connessione tra la medicina “tradizionale” cinese e la medicina bud-
dhista, cosi come messa in luce in questa sezione, si ritiene opportuno sottolineare che
si tratta di un ambito tanto ampio quanto stimolante. Pertanto, non potendo essere
trattato in modo esaustivo nel presente contributo, esso rientra tra le prospettive di
ricerca future.

@V Nello specifico, il termine dharani designa brevi gruppi di parole dal forte valore
sonoro, proprie della tradizione buddhista. In cinese il termine dharani puo apparire
mediante la traslitterazione tuoluoni f¢ 28 J&.; tramite la resa semantica zongchi £ che
allude alla funzione di “trattenere le parole del Buddha”; oppure tramite la traduzione
“formula” o “formula divina” (zhou 7% o shenzhou #3%; SALGUERO 2010: 59-62). Per
un approfondimento sul ruolo e la diffusione delle dharani nella Cina medievale, si
rimanda a Copp 2014.

12 Per la resa del termine, solitamente tradotto come “caratteristica” o “segno”, si se-
gue la proposta di Friedlander (2010: 55) che lo rende con “sintomo”, in quanto espres-
sione di un preciso stato patologico.

1 In questo caso, si fa riferimento alla “meditazione sulle impurita del corpo” (cin.
bijing guan T 1##; san. asubha) che permette di generare distacco e repulsione a par-
tire dal riconoscimento della natura impura dei costituenti corporei. Per ulteriori ap-

Ricerche



AM 00. 2025

94 Maria Dorillo

profondimenti sulla meditazione asubha, si rimanda a DHaMMmAjoTI (2021) ¢ MOHR
(2020).

9 Si confronti, ad esempio, il Da zhidu lun A& EZ# (Commentario della

Mahaprajiaparamita) [T no. 1509: 131b11-13] che recita: «Il saggio (Buddha) ha piena
consapevolezza del fatto che “il corpo é 'origine della sofferenza e non ¢ mai esente
dalle malattie”. Qual ¢ il motivo? (Il motivo) € che il corpo ¢ (il risultato) dell'unione
di terra, acqua, fuoco e vento che, per natura, si contrastano e si ostacolano a vicenda».
11 testo in cinese € basato sull’edizione canonica Taishé [T no. 1509], la cui versione
elettronica, curata dalla Chinese Buddhist Electronic Text Association (CBeT4), € con-
sultabile on-line: https://cbetaonline.dila.edu.tw/zh/. Nel presente contributo, tutte le
traduzioni in italiano sono di chi scrive.

(9 [T no. 1911: 108b29-c15].
(9 [Tno. 1911: 108¢27-109a18].

Bibliografia

Abbreviazioni

T Taisho (Taisho Shinshii Daizokys KIEHHBAHE L), a cura di Takakusu Junjiro e Watanabe
Kaigyoku, Tokyo, 1924-35.

Fonti primarie
Da zhidu lun X% £ (Commentario della Mahaprajiaparamita) [T no. 1509].
Mohe zhiguan FE57 L8 (Grande trattato su Samatha e vipasyana) [T no. 1911].

Fonti secondarie

Brancnr E. (2018), 11 Buddhismo cinese, pp. 401-61, in Ross1 D. (a cura di), Fili di seta. Introduzione
al pensiero filosofico e religioso dell’Asia, Astrolabio Ubaldini Editore, Roma.

BirNBAaUM R. (1989), The Healing Buddha, Shambala, Boston.

CHEN DIXUAN (2024), Inhaling Tradition, Exhaling Innovation: Controlled Breathing as Medicine in
Tiantai Buddhism, “Studies in Chinese Religions”, Vol. 10 (2): 115-150.

CHEN MING (2013), Zhonggu yiliao yu wailai wenhua & B & 8IA A (Medicina straniera e
cultura nella Cina medievale), Peking University Press, Beijing.

CHEN YUN-JU (2022), Yin, yang, and five agents (wuxing) in the Basic Questions and early Han (202
BCE-220 CE) medical manuscripts, pp. 13-22, in Lo V., STANLEY-BAKER M., YANG D. (a cura di),
Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, London.

Chinese Buddhist Electronic Texts Association 7% %EF ##15& (Csrra), https://www.cbeta.org (con-
sultato 11/2023-03/2025).

Cooxk C.A. (2023), Medicine and Healing in Ancient East Asia: a View from Excavated Texts, University
Press, Cambridge.




Sistemi medici in dialogo 95

Corp P. (2014), The Body Incantatory: Spells and the Ritual Imagination in Medieval Chinese Buddhism,
Columbia University Press, New York.

DEsPEUX C. (2006), The Six Healing Breaths, pp. 37-67, in KouN L., Daoist Body Cultivation: Tradi-
tional Models and Contemporary Practices, Three Pines Press, Dunedin.

Duammajort K.L. (2021), Meditative Experiences of Impurity and Purity-Further Reflection on the
Asubha Meditation and the Subha-Vimoksa, “Religions (Special Issue on Impurity Revisited: Con-
templative Practices, Textual Sources, and Visual Representations in Asian Religions)”, Vol. 12
(2): 1-32.

D1 Lu (2022), History of Disease: Pre-Han to Qing, pp. 217-29, in Lo V., STANLEY-BAKER M., YANG D.
(a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, London.

Divino F. (2021), Alcune note sul legame tra Buddhismo delle origini e pratica medica attraverso lo sguar-
do antropologico, pp. 19-38, in DiviNo F., Meditazione e Terapia. Dalle origini della pratica meditativa
buddhista, all’indagine in etnopsichiatria sulle sue applicazioni cliniche, Edizioni Diodati, Padova.

Divino F. (2022), Alcune note sulla concezione di corpo e di malatltia nella medicina buddhista,
“AM. Rivista della Societa italiana di antropologia medica”, Vol. 54: 271-98.

Divino F. (2023), Elements of the Buddhist Medical System, “History of Science in South Asia”,
Vol. 11: 22-62.

Divino F. (2025), Humors and their Legacy in Early Buddhist Medicine: Revisiting the Indo-European
Foundation of Medical Conceptions in the Pali Canon, “History of Science in South Asia”, Vol. 13: 1-49.

ELIADE M. (1964), Shamanism: Archaic Techniques of Ecstasy (Traduzione a cura di Trask W.R.), Rout-
ledge and K. Paul, London.

FRIEDLANDER P.G. (2010), The Body and the World in Buddhism, pp. 51-67, in BURNS COLEMAN E.,
WniTE K. (a cura di), Medicine, Religion, and the Body, Brill, Leiden.

GREENE E.M. (2021), Chan Before Chan. Meditation, repentance, and Visionary Experience in Chinese
Buddhism, University of Hawai‘i Press, Honolulu.

HARPER D. (1998), Early Chinese Medical Literature: the Mawangdui Medical Manuscripts, Kegan Paul
International, London-New York.

HEeirMAN A., TorCK M. (2012), A Pure Mind in a Clean Body: Bodily Care in the Buddhist Monasteries
of Ancient India and China, Academia Press, Gent.

HurviTz L.N. (1980), Chih-i (53?—597): An Introduction to the Life and Ideas of a Chinese Buddhist
Monk, Institut Belge des Hautes Etudes Chinoises, Bruxelles.

KanTor H.R. (2002), Contemplation: Practice, Doctrine and Wisdom in the Teaching of Zhiyi (538-597),
“Inter-Religio”, Vol. 42: 21-37.

Liu LinonNG (2019), Classical Chinese Medicine, The Chinese University of Hong Kong, Hong Kong.

LoNG Darut (2007), Buddhist Medicines in Chinese Literature, “Hsi Lai Journal of Humanistic Bud-
dhism”, Vol. 8: 201-221.

Lo Turco B. (2018), Buddhismo, pp. 15-108, in Ross1 D. (a cura di), Fili di seta. Introduzione al pen-
siero filosofico e religioso dell’Asia, Ubaldini Editore, Roma.

MoHR M. (2020), Advanced Contemplation of the Impure: Reflections on a Capstone Fvent in the Medi-
tation Sutra, “Religions (Special Issue on Impurity Revisited: Contemplative Practices, Textual
Sources, and Visual Representations in Asian Religions)”, Vol. 11 (8): 1-24.

Pocesk1 M. (2020), Disappearing Act: Calmness and Insight in Chinese Buddhism, “Journal of Chinese
Religions”, Vol. 48 (1): 1-30.

Ricerche



96 Maria Dorillo

PrEGADIO F. (2006), Early Daoist Meditation and the Origin of Inner Alchemy, pp. 121-58, in PENNY B.
(a cura di), Daoism in History: Essays in Honour of Liu Ts’un-yan, Routledge, London.

SALGUERO C.P. (2010), Mixing Metaphors: Translating the Indian Medical Doctrine Tridosa in Chinese
Buddhist Sources, “Asian Medicine: Tradition and Modernity”, Vol. 6: 55-74.

SALGUERO C.P. (2014), Translating Buddhist Medicine in Medieval China, University of Pennsylvania
Press, Philadelphia.

SALGUERO C.P. (2018), A Missing Link in the History of Chinese Medicine: Research Note on the Medical
Contents of the Taisho Tripitaka, “East Asian Science, Technology, and Medicine”, Vol. 47 (1): 93-119.
SaLGUERO C.P. (2022), Global History of Buddhism and Medicine, Columbia University Press, New
York.

SHINOHARA K. (1992), Guanding’s Biography of Zhiyi, the Fourth Patriarch of the Tiantai Tradition,
pp. 97-116, in GRANOFF P., SHINOHARA K. (a cura di), Speaking of Monks: Religious Biography in
India and China, Mosaic Press, Oakville-New York-London.

StviN N. (1987), Traditional Medicine in Contemporary China, University of Michigan Center for
Chinese Studies, Ann Arbor.

SkorupskI T. (1999), Health and Suffering in Buddhism: Doctrinal and Existential Considerations,
pp- 139-65, in HINNELLS J.R., PORTER R. (a cura di), Religion, Health and Suffering, Kegan Paul
International, London.

STANLEY-BAKER M. (2022a), Qi A A Means Jfor Cohering Natural Knowledge, pp. 23-50, in Lo V.,
STANLEY-BAKER M., YANG D. (a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge,
London.

STANLEY-BAKER M. (2022b), Daoism and Medicine, pp. 401-16, in Lo V., STANLEY-BAKER M.,
YANG D. (a cura di), Routledge Handbook of Chinese Medicine, Routledge, LLondon.

STRICKMANN M. (2002), Chinese Magical Medicine, Stanford University Press, Stanford.
STUTLEY M. (2003), Shamanism: An Introduction, Routledge, New York.
SwansoN P.L. (1989), Foundations of T’ian-t ai Philosophy, Asian Humanities Press, Berkeley.

SwANSON P.L. (2018), Clear Serenity, Quiet Insight: Tien-t'ai’s Mo-ho chih-kuan, University of Hawaii
Press, Honolulu.

Unscaurp P.U. (1985), Medicine in China: A History of Ideas, University of California Press, Berke-
ley-Los Angeles-London.

UnscuuLp P.U. (2003), Huang Di Nei Jing Su Wen: Nature, Knowledge, Imagery in an Ancient Chinese
Medical Text, University of California Press, Berkeley-Los Angeles-London.

Unscuurp P.U. (2016), Nan Jing: The Classic of Difficult Issues, University of California Press,
Berkeley.

Unscaurp P.U,, Tessenow H. (2011), Huang Di nei jjings su wen: An Annotated Translation of Huang
Di’s Inner Classic-Basic Questions, University of California Press, Berkeley.

Zysk K.G. (1991), Ascetism and Healing in Ancient India: Medicine in the Buddhist Monastery, Oxford
University Press, New York.

Zysk K.G. (1993), Religious Medicine. The History and Evolution of Indian Medicine, Routledge, Oxon.

AM 00. 2025



Sistemi medici in dialogo 97

Scheda sull’Autrice

Maria Dorillo (Perugia 1999) ha conseguito la laurea triennale in “Lingue e Culture
Straniere” (cinese e inglese) presso I’Universita degli Studi di Perugia e la laurea ma-
gistrale in “Lingue e Civilta dell’Asia e dell’Africa Mediterranea” (curriculum Cina)
presso I'’Universita Ca’ Foscari di Venezia. I suoi interessi vertono sul buddhismo cine-
se, con particolare riferimento alle pratiche meditative nella Cina medievale e all’in-
tersezione tra queste e il pensiero medico.

Riassunto

Sistemi medici in dialogo: pratiche del respiro nella meditazione buddhista cinese

Il presente articolo propone un caso esemplare di intersezione tra saperi medici nella
Cina premoderna, analizzando un passaggio del Mohe zhiguan JEZE#, (Grande trat-
tato su Samatha e vipasyana) in cui il respiro assume un ruolo centrale, intrecciando
dimensione somatica e percorso meditativo. Le pratiche del respiro, da un lato affe-
renti alla medicina “tradizionale” cinese e dall’altro di matrice indiana, sono artico-
late come strumenti terapeutici volti a favorire il benessere psico-fisico e il progresso
meditativo.

Parole chiave: respiro, Buddhismo e medicina, meditazione, Mohe zhiguan JEZT 1E#, me-
dicina “tradizionale” cinese

Resumen

Los sistemas médicos en didlogo: prdcticas de respiracion en la meditacion budista china

Este articulo propone un caso ejemplar de interseccion entre conocimientos médi-
cos en la China premoderna, analizando un pasaje del Mohe zhiguan Bz 1L# (Gran
tratado sobre Samathay vipasyanad), donde la respiracion asume un papel central al en-
trelazar la dimension somatica con el camino meditativo. Las prdcticas respiratorias,
por un lado vinculadas a la medicina “tradicional” chinay por otro de origen indio, se
articulan como herramientas terapéuticas orientadas a favorecer el bienestar psicofisi-
coy el progreso meditativo.

Palabras clave: respiracion, Budismo y medicina, meditacion, Mohe zhiguan JEZA I,
medicina “tradicional” china

Résume

Les systémes médicaux en dialogue: pratiques respiratoires dans la méditation bouddhiste chinoise

Cet article propose I’étude d'un cas exemplaire d’intersection entre les savoirs
médicaux dans la Chine prémoderne, en analysant un passage du Mohe zhiguan
B LB (Grand traité sur samatha et vipasyand), ou la respiration, qui combine

Ricerche



AM 00. 2025

98 Maria Dorillo

ensemble la dimension somatique et le parcours méditatif, joue un réle central. Les
pratiques respiratoires, issues d’une part de la médecine “traditionnelle” chinoise et
d’autre part d’origine indienne, sont présentées comme des outils thérapeutiques vi-
sant a favoriser le bien-étre psychophysique et le progres méditatif.

Mots-clés: respiration, Bouddhisme et médecine, méditation, Mohe zhiguan BEFTIEH,
médecine “traditionnelle” chinoise






	Indice
	Giovanni Pizza • Editoriale di AM 60

	Ricerche

	Maria Dorillo • Sistemi medici in dialogo




