
60 / dicembre 2025

RIVISTA DELLA SOCIETÀ ITALIANA DI ANTROPOLOGIA MEDICA
FONDATA DA TULLIO SEPPILLI

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) - Perugia



AM

AM_41-42.indb   5 08/06/2018   10:25:43

In copertina: ideogramma cinese che designa la malattia (bìng).

Il logo della Società italiana di antropologia medica, qui riprodotto, 
costituisce la elaborazione grafica di un ideogramma cinese molto 
antico che ha via via assunto il significato di “longevità”, risultato di una 
vita consapevolmente condotta lungo una ininterrotta via di armonia e 
di equilibrio. Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) – Perugia



AM

AM_41-42.indb   5 08/06/2018   10:25:43

Fondata da / Founded by 
Tullio Seppilli

Biannual open access peer-reviewed online Journal

Rivista della Società italiana di antropologia medica
Journal of the Italian Society for Medical Anthropology

dicembre 2025
December 2025

Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute) – Perugia



Direttore
Giovanni Pizza, Università di Perugia

Comitato di redazione
Roberto Beneduce, Università di Torino / Sara Cassandra, scrittrice, Napoli / Donatella Cozzi, 
vicepresidente della Siam, Università di Udine / Fabio Dei, Università di Pisa / Lavinia D’Errico, 
Università di Napoli “Suor Orsola Benincasa” / Erica Eugeni, studiosa indipendente, Roma  / 
Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Università di Bologna / Fabrizio Loce-Mandes, 
Università di Perugia / Alessandro Lupo, Sapienza Università di Roma, presidente della Siam / 
Massimiliano Minelli, Università di Perugia / Angela Molinari, Università di Milano Bicocca  / 
Chiara Moretti, Università di Milano-Bicocca / Giulia Nistri, Università di Perugia / Cristina 
Papa, presidente della Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per 
una cultura della salute), Perugia / Elisa Pasquarelli, studiosa indipendente, Perugia / Francesca 
Pistone, studiosa indipendente, Roma  / Ivo Quaranta, Alma Mater Studiorum Università di 
Bologna / Andrea F. Ravenda, Università di Torino / Elisa Rondini, Università di Perugia / Pino 
Schirripa, vicepresidente della Siam, Università di Messina / Nicoletta Sciarrino, Università di 
Torino / Alberto Simonetti, studioso indipendente, Perugia / Simona Taliani, Università di Napoli 
L’Orientale / Eugenio Zito, Università di Napoli “Federico II”

Comitato scientifico
Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasile / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, Francia / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de 
Genève, Svizzera / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, Francia / Luis A. Chiozza, 
Centro de consulta médica Weizsäcker, Buenos Aires, Argentina / Josep M. Comelles Universitat 
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-
Jo Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Sylvie Fainzang, 
Institut national de la santé et de la recherche médicale, Paris, Francia / Didier Fassin, École des 
hautes études en sciences sociales, Paris, Francia – Institute for advanced study, Princeton, Stati 
Uniti d’America / Byron Good, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / Mabel 
Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentina / Roberte Hamayon, Université de Paris X, 
Nanterre, Francia / Thomas Hauschild, Eberhard Karls Universität, Tübingen, Germania  / 
Elisabeth Hsu, University of Oxford, Regno Unito / Laurence J. Kirmayer, McGill University, 
Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, Stati Uniti d’America / 
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal, 
Canada / Françoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (Cnrs), Paris, Francia / 
Ángel Martínez Hernáez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spagna / Raymond Massé, 
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores 
en antropología social, Ciudad de México, Messico / Edgar Morin, École des hautes études en 
sciences sociales, Paris, Francia  / David Napier, London University College, London, Regno 
Unito / Tobie Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, Francia / Rosario Otegui 
Pascual, Universidad Complutense de Madrid, Spagna / Mariella Pandolfi, Université de Montréal,  
Canada / Ekkehard Schrõder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germania / Ciro 
Tarantino, Università della Calabria, Italia / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Comitato tecnico
Massimo Cimichella, Università di Perugia / Alessio Moriconi, Università di Perugia / Stefano 
Pasqua, Università di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari, 
Digital manager, Perugia

AM Rivista della Società italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli	 ISSN 1593-2737



AM. Rivista della Società italiana di antropologia medica fondata da Tullio Seppilli è una testata semestrale della 
Fondazione Alessandro e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia.

Editor in chief
Giovanni Pizza, Università di Perugia, Italy

Editorial Board
Roberto Beneduce, Università di Torino, Italy / Sara Cassandra, writer, Napoli, Italy / Donatella 
Cozzi, vicepresident of the Siam, Università di Udine, Italy / Fabio Dei, Università di Pisa, Italy / 
Lavinia D’Errico, Università di Napoli “Suor Orsola Benincasa”, Italy / Erica Eugeni, independent 
scholar, Italy / Corinna Sabrina Guerzoni, Alma Mater Studiorum Università di Bologna, Italy / 
Fabrizio Loce-Mandes, Università di Perugia, Italy / Alessandro Lupo, Sapienza Università di 
Roma, president of the Siam, Italy / Massimiliano Minelli, Università di Perugia, Italy / Angela 
Molinari, Università di Milano Bicocca, Italy / Chiara Moretti, Università di Milano-Bicocca, Italy / 
Giulia Nistri, Università di Perugia, Italy / Cristina Papa, president of the Fondazione Alessandro 
e Tullio Seppilli (già Fondazione Angelo Celli per una cultura della salute), Perugia, Italy / Elisa 
Pasquarelli, independent scholar, Perugia, Italy / Francesca Pistone, independent scholar, Roma, 
Italy / Ivo  Quaranta, Alma Mater Studiorum Università di Bologna, Italy  / Andrea F. Ravenda, 
Università di Torino, Italy / Elisa Rondini, Università di Perugia, Italy / Pino Schirripa, vicepresident 
of the Siam, Università di Messina, Italy / Nicoletta Sciarrino, Università di Torino, Italy / Alberto 
Simonetti, independent scholar, Perugia, Italy / Simona Taliani, Università di Napoli L’Orientale, 
Italy / Eugenio Zito, Università di Napoli “Federico II”, Italy

Advisory Board
Naomar Almeida Filho, Universidade Federal da Bahia, Brasil / Jean Benoist, Université de Aix-
Marseille, France / Gilles Bibeau, Université de Montréal, Canada / Andrea Carlino, Université de 
Genève, Switzerland / Giordana Charuty, Université de Paris X, Nanterre, France / Luis A. Chiozza, 
Centro de consulta médica Weizsäcker, Buenos Aires, Argentine / Josep M. Comelles Universitat 
“Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Ellen Corin, McGill University, Montréal, Canada / Mary-Jo 
Del Vecchio Good, Harvard Medical School, Boston, USA / Sylvie Fainzang, Institut national de la 
santé et de la recherche médicale, Paris, France / Didier Fassin, École des hautes études en sciences 
sociales, Paris, France  –  Institute for advanced study, Princeton, USA / Byron Good, Harvard 
Medical School, Boston, USA / Mabel Grimberg, Universidad de Buenos Aires, Argentine  / 
Roberte Hamayon, Universiteé de Paris X, Nanterre, France / Thomas Hauschild, Eberhard Karls 
Universität, Tübingen, Germany / Elisabeth Hsu, University of Oxford, UK / Laurence J. Kirmayer, 
McGill University, Montréal, Canada / Arthur Kleinman, Harvard Medical School, Boston, USA / 
Annette Leibing, Université de Montréal, Canada / Margaret Lock, McGill University, Montréal, 
Canada / Françoise Loux, Centre national de la recherche scientifique (Cnrs) Paris, France / 
Ángel Martínez Hernáez, Universitat “Rovira i Virgili”, Tarragona, Spain / Raymond Masseé, 
Université Laval, Canada / Eduardo L. Menéndez, Centro de investigaciones y estudios superiores 
en antropología social, Ciudad de México, México  / Edgar Morin, École des hautes études en 
sciences sociales, Paris, France / David Napier, London University College, London, UK / Tobie 
Nathan, Université de Paris VIII, Vincennes-Saint-Denis, France / Rosario Otegui Pascual, 
Universidad Complutense de Madrid, Spain / Mariella Pandolfi, Université de Montréal, Canada / 
Ekkehard Schrõder, Arbeitsgemeinschaft Ethnomedizin, Potsdam, Germany /  Ciro Tarantino, 
Università della Calabria, Italy / Allan Young, McGill University, Montréal, Canada

Technical Board
Massimo Cimichella, Università di Perugia / Alessio Moriconi, Università di Perugia / Stefano 
Pasqua, Università di Perugia / Raffaele Marciano, Aguaplano Libri, Perugia / Attilio Scullari, 
Digital manager, Perugia





n. 60, dicembre 2025
n. 60, December 2025

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica
fondata da Tullio Seppilli
Journal of the Italian Society for Medical Anthropology
Founded by Tullio Seppilli

Indice 
Contents

Editoriale 9 Giovanni Pizza
Editoriale di AM 60 
AM 60 Editorial

Saggi

Ricerche

11

43

73

99

137

Elisa Pasquarelli
Tra normalità e pre-demenza. Il Subjective Cognitive 
Decline (Scd) nel discorso biomedico sulla malattia 
di Alzheimer 
Between Normality and Pre-Dementia. The Subjective 
Cognitive Decline (Scd) in the Biomedical Discourse 
on Alzheimer’s Disease

Andrea Di Lenardo, Federico Divino
Terapeuti e Theravāda. Sull’attitudine alla “cura” 
di una comunità giudaica egizia e le sue similitudini 
con lo spirito medico degli antichi Buddhisti 
Therapeutae and Theravāda: On the Attitude to “Care” 
of an Egyptian Jewish Community and Its Similarities 
with the Medical Spirit of the Early Buddhists

Maria Dorillo
Sistemi medici in dialogo. Pratiche del respiro nella 
meditazione buddhista cinese 
Medical Systems in Dialogue: Breath Practices 
in Chinese Buddhist Meditation

Lorena La Fortezza
Navigare tra le contraddizioni. La presa in carico 
del minore autore di reato, tra cura, sostegno 
e controllo 
Navigating Contradictions. The Care of Juvenile 
Offenders between Support, Control, and Care

Giacomo Pezzanera, Jean-Louis Aillon, Daniela Giudici
“Non affittiamo a neri”: diritto alla casa, 
razzializzazione e salute mentale a Torino 
“We Do Not Rent to Black People”: Housing Rights, 
Racialization, and Mental Health in Turin



Riflessioni e racconti

Recensioni

167

199

Matteo Valoncini
Corpi, digitalizzazione e datificazione: 
la generazione sociotecnica delle ontologie variabili 
Bodies, Digitization, and Datafication: 
The Socio-Technical Generation of Variable Ontologies

Sara Cassandra
Pensiero logico, pensiero illogico e pensiero analogico: 
medicina di confine tra pregiudizio e fraintendimento 
Logical Thinking, Illogical Thinking, and Analogical 
Thinking: Medicine at the Intersection of Prejudice 
and Misunderstanding

Tommaso Sbriccoli, Rifare o trasformare il mondo. 
Politiche della memoria, economie della giustizia 
e forme della lotta nelle terapie rituali (e non 
solo…) / Remaking or Transforming the World: 
Politics of Memory, Economies of Justice, and Forms of 
Struggle in Ritual Therapies (and Beyond) [Roberto 
Beneduce, Il rancore del tempo. Follia, cura e violenza 
sull’altopiano dogon], p. 205 • Francesco Scotti, 
Una ricerca sui punti cardinali di una psichiatria 
di comunità in Italia / A Study on the Cardinal Points 
of Community Psychiatry in Italy
[Giuseppe A. Micheli, In terra incognita: disegnare una 
società che cura dopo Basaglia], p. 213



Editoriale di AM 60

Giovanni Pizza
Università degli Studi di Perugia
[giovanni.pizza@unipg.it]

Questo numero raccoglie testi di diverso argomento: due saggi e quattro 
ricerche.

I due saggi sono quello di Elisa Pasquarelli, con il quale aggiorna il suo 
percorso antropologico sull’Alzheimer e le demenze, e lo scritto a quattro 
mani di Di Lenardo e Divino, in cui i due autori mettono insieme gli sforzi 
per comparare i Terapeuti giudaici e i buddisti. Seguono 4 ricerche: Maria 
Dorillo. Lorena La Fortezza, Giacomo Pezzanera con Jean-Louis Aillon e 
Daniela Giudice, e infine Matteo Valoncini.

Dorillo dedica la sua ricerca alla Cina storica. La Fortezza alle contraddi-
zioni presenti nell’ordinamento giuridico italiano relativo ai giovani. Pez-
zanera et al. è dedicato alla razzializzazione e al razzismo che impediscono 
agli stranieri che affluiscono al Centro Frantz Fanon per problemi connessi 
alla salute mentale di trovare casa a Torino. Valoncini riflette, sulla base di 
un’etnografia della digitalizzazione, sulla variabilità ontologica, concetto 
elaborato da Annemarie Mol.

È poi la volta di Sara Cassandra che tratta a modo suo, nella rubrica 
Riflessioni e Racconti, di “medicina di confine” e di “logicità e illogicità” del 
pensiero.

Infine ci sono le recensioni. Una di Sbriccoli e una di Scotti.

Questo è quanto siamo riusciti a fare con il n. 60.

Buona lettura!

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, p.  9

Editoriale





Terapeuti e Theravāda
Sull’attitudine alla “cura” di una comunità giudaica egizia 
e le sue similitudini con lo spirito medico degli antichi Buddhisti

Andrea Di Lenardo
Università Ca’ Foscari di Venezia, Università degli Studi di Udine e Università degli Studi 
di Trieste
[andrea.dilenardo@unive.it]

Federico Divino
Universiteit Antwerpen
[federico.divino@gmail.com]

Abstract
Therapeutae and Theravāda: On the Attitude to “Care” of an Egyptian Jewish Community and 
Its Similarities with the Medical Spirit of the Early Buddhists

The article intends to investigate the Jewish group of the Therapeutae, active in the 1st century 
AD. A comparison has been suggested by several authors between the Therapeutae, dedicated to 
the care of souls, and the Buddhist who practiced the medical arts, referred to as the Theravāda. 
While recognizing the cosmopolitical context, in which the Mediterranean world got in touch 
with Buddhism, this contribution analyzes the elements common to the Therapeutae and the 
Buddhists, showing the inconsistency of the hypothesis.

Keywords: therapeutae, Theravāda, Early Buddhism, Second Temple Judaism, Hellenistic 
Judaism

Introduzione

Il presente articolo intende analizzare criticamente l’ipotesi di alcune convergen-
ze tra concezione terapeutica del buddhismo e di un particolare movimento ebrai-
co. Se volessimo definire un approccio propriamente antropologico alla concezio-
ne terapeutica del buddhismo, il punto di partenza sarebbe quello di riconoscere 
che le pratiche di cura non sono mai semplici “tecniche” neutrali, ma dispositivi 
situati che traducono, in gesti e regimi del corpo, una visione del mondo in cui 

Saggi

AM
Rivista della Società italiana di antropologia medica / 60, dicembre 2025, pp.  43-72



44	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

sofferenza e guarigione si definiscono reciprocamente dentro un orizzonte etico e 
soteriologico; è la mossa che l’antropologia del corpo ha codificato nel passaggio 
dal corpo biologico al corpo significativo, e che permette di intendere medita-
zione, dieta, purificazioni e farmacologia come elementi di una stessa economia 
simbolica del prendersi cura (Scheper-Hughes, Lock 1987; Wallner, Klün-
ger 2015). In un lavoro monumentale come quello di Franco Voltaggio (1992) si 
affrontava in maniera pionieristica la necessità di trattare antropologicamente le 
diverse tradizioni di cura presenti in varie culture del mondo. L’opera di Voltag-
gio presentava altresì una sezione dedicata al buddhismo (ivi: 156-160), sebbene 
questa non fosse sviluppata quanto altre opere che già da tempo avevano porta-
to all’interesse dell’antropologia medica le tradizioni buddhiste (si veda l’ottima 
summa che ne fa Salguero 2022). Sebbene dunque non dettagliata, l’opera di 
Voltaggio era certamente innovativa per il panorama italiano, che ancora non si 
occupava di medicina buddhista, ed aveva altresì il pregio di portare sullo stesso 
livello del dibattito più concezioni medico-terapeutiche, affermando la necessità 
di trattarle tutte allo stesso modo.
In una rinnovata cornice di studi che hanno saputo affermare l’importanza delle 
tradizioni mediche buddhiste, l’interesse per il buddhismo non è ornamentale 
ma costitutivo, perché le fonti più antiche attestano una precoce tematizzazione 
della malattia e della guarigione che organizza l’intero discorso dottrinale: la sof-
ferenza non coincide con la sola disfunzione organica, e la “terapia” consiste nel 
ricomporre condotta, mente e corpo; perciò la cura non è additiva ma intrinseca 
al cammino, come è stato mostrato con argomenti tanto filologici quanto storico-
medici (Anālayo 2015).
Similmente, l’arte medica dei terapeuti, che Filone chiama filosofi, era da quest’ul
timo giudicata più nobile di quella praticata in città, poiché quest’ultima curava 
solo i corpi mentre l’arte dei terapeuti curava sia i corpi che le anime, afflitte da 
mali gravi, difficili da curare e originati da piaceri, desideri, sofferenze, paure, am-
bizioni, follie, ingiustizie e altre passioni e vizi (Filone, De vita contemplativa 2). 
Purtroppo, non sono note informazioni più dettagliate sulle loro pratiche mediche.
Concentrandoci sulla tenuta storica di questo impianto, le ricostruzioni che di-
scutono l’affidabilità dei discorsi buddhisti diventano il cardine metodologico per 
legare l’analisi medica alla stratigrafia dei testi pāli, ai quali si farà riferimento 
in questa indagine per le motivazioni che saranno spiegate più avanti. La stori-
cità relativa dei materiali non invalida la comparsa precoce di idee mediche o, 
più propriamente, “terapeutiche”; anzi, consente di distinguere livelli e funzioni 
nella genesi della semantica del “curare” che l’ascetismo buddhista ereditava e 
rielaborava (Anālayo 2012).



Terapeuti e Theravāda	 45

Saggi

È in questa stessa direzione che si è mossa la discussione, ormai affrontata 
diverse volte su “am”, sul valore terapeutico delle pratiche buddhiste (cfr. per 
esempio, volumi 54 (2022): 271-298; 55 (2023): 307-335; 58 (2024): 83-114; 59 
(2025): 177-209, allo stato attuale). In questo caso l’argomento pregnante non è 
la derivazione, ma l’isomorfismo genealogico di un sapere ascetico-empirico che 
precede la sistemazione nel quadro āyurvedico e che nel canone trova alcune del-
le sue prime attestazioni tecniche, soprattutto nell’attenzione agli umori, all’ali-
mentazione e ai protocolli di purificazione, con la figura di Jīvaka a segnare il 
punto di contatto fra cura come arte morale e cura come competenza specialistica 
(Zysk 1995). La matrice “ascetica” di queste riflessioni terapeutiche è altrettanto 
importante. Essa spiega, da un lato, l’attenzione meramente pratica che questi 
pensatori rivolgevano a tematiche come il corpo, il malessere, la guarigione, e, 
dall’altro, è un possibile punto di convergenza con tendenze altrettanto pragmati-
che e incentrate sull’aspetto concreto della terapia quale parte di una visione del 
mondo che articola valori morali, religiosi e sociali.
Anche i terapeuti conducevano una vita ascetica, dedita alla contemplazione 
(De vita contemplativa 1): sono posseduti dallo spirito divino (13), si spogliano 
dei loro beni (18), vivono fuori dalle città, in giardini o luoghi desertici in solitu-
dine (20), in case umili (38) o in comunità (24), indossando vesti semplici (38) e 
trascorrendo la giornata in preghiera (27), ascesi e lettura e interpretazione delle 
Scritture (28), in digiuno (34) e nella frugalità (37).
Proprio l’idea che “medicina” e pratica non siano due domini separati, ma un me-
desimo campo disciplinare di ciò che, demartinianamente, potremmo chiamare 
presenza, viene suffragata mettendo in rilievo la visione “terapeutica” che i Bud-
dhisti riservano non soltanto alla medicina in senso lato, ma anche alla pratica 
contemplativa attraverso la condizione di sati e dei vari livelli di assorbimento 
meditativo visti de facto come tecniche che operano simultaneamente sul piano 
terapeutico ed etico. L’attenzione non è uno strumento accessorio, ma il fulcro te-
rapeutico dell’antico buddhismo, e la sua efficacia passa per un lavoro piano-piano 
sul corpo, così che la guarigione diventa, insieme, postura mentale e riorganizza-
zione somatica (Anālayo 2020). Tale aspetto è certamente retaggio della matrice 
“ascetica” del movimento buddhista. Dentro questo orizzonte, la tematizzazione 
del corpo nella calma meditativa ha una funzione diagnostica e farmacologica in 
senso lato: l’assetto corporeo non è il “contenitore” della mente, ma la scena stes-
sa su cui la presenza si costituisce e si tutela, ragion per cui le pratiche di quiete 
e riassetto tonico non sono psicologismi, bensì protocolli terapeutici pienamente 
integrati al regime della purezza e alla disciplina del vivente (Anālayo 2021).



46	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Gli studi storici sul rapporto fra ascetismo, farmacologia vegetale e formalizza-
zione tecnica confermano il fatto che la matrice empirica buddhista non esclude 
dimensioni simboliche e rituali: al contrario, la loro integrazione spiega perché 
nella guarigione vi sia sempre una questione di equilibrio e senso1, non soltanto 
di intervento sul sintomo, e perché il monaco e il medico emergano come figure 
contigue al comune archetipo del guaritore (Zysk 1993, 1998; Salguero 2015). 
Nei medesimi termini, l’interesse dell’antropologia medica per queste pratiche 
antiche2 dipende dal fatto che la sofferenza vi è definita come evento relazionale, 
affrontata da una comunità attraverso saperi comuni codificati, come quelli rela-
tivi alla purezza (Lévi-Strauss 1964; Douglas 1966). Perciò la cura è un gesto 
di mondo e di comunità, non un atto tecnico isolato: la compassione, che istitu-
isce il legame con il malato, è la forma in cui il principio dell’interdipendenza 
prende corpo nella pratica terapeutica, e questo spiega la continuità osservabile 
fra contesti monastici e reti laiche di assistenza (Hong, Kurane 2019). 
E sullo stesso asse si comprendono le prescrizioni sul cibo come ingranaggi che 
allineano gerarchia, disciplina e terapia, cosicché l’atto dietetico è simultanea-
mente un atto di cura e un atto di appartenenza, cosa che spiega la potenza re-
golativa dei canoni quando ordinano purificazioni e condotte (Olivelle 1998, 
2005).
Per quanto concerne le norme di purità, centrali nel dibattito del giudaismo di 
i secolo d.C., la vita fuori dalle città egizie (De vita contemplativa 20) potreb-
be forse suggerire la volontà di evitare la contaminazione causata dal contatto 
con i gentili e quindi un’interpretazione particolarmente rigorista delle norme 
di purità. Verso questa interpretazione propende anche il fatto che fossero vege-
tariani – come i Nasarei (Epifanio di Salamina, Panarion 18,1,4), Dositei (Pa-
narion 13,1,1-3), Giacomo, il fratello di Gesù (Egesippo, Hypomnemata v, apud 
Girolamo, De viris illustribus 2; Epifanio, Pan. 78,13,2-3; 14,2) e gli Ebioniti 
(Panarion 19,1,2.4; 2,1; 3,6; 5,4-5; 20,3,2; 30,3,2; 13,4-5; 22,1-11) – e astemi, come 
i Nazirei Consacrati (Nm 6,2-5; Gdc 13,3-5): secondo Filone, infatti, mangiavano 
solo pane, sale e issopo e bevevano solo acqua (De vita contemplativa 37).
Questo nesso fra purezza, cura del corpo e potenza terapeutica dell’ascesi è stato 
evidenziato dagli studi sull’ideologia ascetica indiana, dove la padronanza di sé 
è, al tempo stesso, esibizione e trascendimento del corpo, e la prova fisiologica 
vale come attestazione di integrità morale: non sorprende, dunque, che nella se-
mantica buddhista la visuddhi sia insieme cura e criterio (Rigopoulos 2018).
Il quadro etno-storico che lega il pensiero indiano alle letture ellenistiche della 
cura ha un capitolo specifico negli studi antropologici comparati, dove sogno e 
sonno furono per primi il terreno comune di una riflessione che congiungeva 



Terapeuti e Theravāda	 47

Saggi

osservazione del corpo e cosmologia dell’anima. Questo segmento della storia 
intellettuale chiarisce la circolazione di modelli e, soprattutto, i filtri concettuali 
con cui il mondo greco traduceva il lessico terapeutico indiano (Filliozat 1947). 
E comprendere il retaggio greco in questo caso può essere utile per dipanare le 
eventuali influenze che questi saperi potrebbero aver avuto sul movimento dei 
terapeuti, le cui convergenze (e divergenze) rispetto alle concezioni mediche bud-
dhiste sono qui prese in esame.
Lo studio di queste convergenze in passato ha mostrato come il dialogo fra medi-
cina greca e indiana sia stato spesso letto attraverso lenti anacronistiche, e quanto 
sia necessario distinguere con cautela i livelli dell’interpretazione, per evitare di 
retroproiettare equivalenze fra “medico” e “asceta” che le fonti non autorizzano: 
è qui che la critica filologica diventa immediatamente utile all’antropologia della 
cura (Jouanna 2006).
La messa a fuoco della crisi della presenza è un altro aspetto antropologico che 
ci fornisce, sul piano teorico, un possibile sostrato comune che potrebbe even-
tualmente congiungere concezione terapeutica buddhista e giudaico-ellenistica. 
Quando la presenza minaccia di dissolversi di fronte al dolore, alla paura o al mo-
rire, le culture possono elaborare tecniche per sottrarla al rischio del nulla: così la 
meditazione addestra a restare, e la sua funzione terapeutica consiste nell’assicu-
rare continuità all’esserci laddove il mondo “viene meno” all’esperienza, con una 
lucidità che non è clinica ma antropopoietica (de Martino 2021, 2022).
Se spostiamo lo sguardo alla soglia del morire, la riflessione si precisa: la ridu-
zione dell’angoscia non è un effetto collaterale, ma l’indice di una riuscita tutela 
della presenza, e ciò che l’etnografia delle pratiche contemplative ha rilevato è 
proprio la possibilità di attraversare l’“apocalisse” personale senza naufragare, 
purché si disponga del linguaggio e del rito interiorizzato che rende transitabile 
l’evento (de Martino 2019).
A titolo di bilancio, conviene ricordare che l’ampio scavo storico-antropologico 
sul nesso fra ascetismo e medicina ha reso oggi possibile un dialogo effettivo con 
l’antropologia medica: l’archeologia delle idee di salute e malattia, il lessico degli 
umori, l’emergere del “medico” accanto all’asceta e la critica delle proiezioni el-
lenistiche stabiliscono il piano documentario. La teoria della presenza, la seman-
tica della purezza e l’analisi delle pratiche come costruzioni culturali forniscono 
il piano interpretativo, così che la cura non appaia più un mero corredo tecnico 
ma una visione del mondo in atto (Salguero 2015).



48	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

La medicina buddhista

Nel quindicesimo libro della sua Geographica, Strabone riporta tradizioni che 
gli sono pervenute circa il primo impatto che il mondo greco ha avuto con l’asce-
tismo indiano. Vi compaiono dei personaggi curiosi chiamati γαρμᾶνες (garmâ-
nes, qui all’accusativo γαρμᾶνας, garmânas) a causa di un errore di trascrizione, 
che vengono riconosciuti come aventi un particolare rapporto con la medicina.
Il nome γαρμᾶνες/γαρμᾶνας è una probabile corruzione di un originale *σαρμᾶνες 
(*sarmânes), dove la σ è stata trascritta come γ forse per un errore di copiatura. 
Questa pronuncia doveva rendere l’indiano śramaṇa (“asceti”), di cui grazie ai 
greci abbiamo una sorprendente attestazione nel mondo occidentale. Gli śramaṇa 
sono praticanti l’ascetismo indiano, generalmente associabili al buddhismo, nel 
cui milieu culturale questo termine viene con tutta probabilità utilizzato la prima 
volta in specifico riferimento alla loro disciplina ascetica, per essere poi esteso a 
molti altri asceti del panorama indiano (Stoneman 2019: 329).
L’attestazione di Strabone ci permette di identificare almeno due tipologie di 
*σαρμᾶνες, che sembrano avere, entrambe, qualcosa a che fare con l’ambiente 
medico:

Della popolazione dei γαρμᾶνες [*σαρμᾶνες?], i più onorevoli, dice, sono gli 
ὑλοβίοι [(hylobíoi); ὑλοβίους (hylobíoys)], che vivono nelle foreste e si nutrono di 
foglie e frutti selvatici; sono vestiti di indumenti fatti con la corteccia degli alberi 
e si astengono dal commercio con le donne e dal vino. I re comunicano con loro 
tramite messaggeri, riguardo alle cause delle cose, e attraverso di loro adorano e 
supplicano la Divinità.

Secondi in onore agli ὑλοβίοι, sono gli esperti nell’arte medica [τοὺς ἰατρικοὺς 
(toỳs iatrikoỳs)], poiché applicano la filosofia allo studio della natura dell’uomo. 
Sono di abitudini frugali, ma non vivono nei campi e si nutrono di riso e farina, 
che ciascuno dà quando viene chiesto, e li accolgono ospitalmente. Sono in grado 
di far procreare molta prole e di avere figli maschi o femmine, mediante incan-
tesimi. Curano le malattie con la dieta, piuttosto che con rimedi medicinali. Tra 
questi ultimi, i più in uso sono unguenti e cataplasmi. Tutti gli altri, a loro avviso, 
partecipano ampiamente di una natura nociva.

Sia questa che l’altra classe di persone praticano la fortezza, sia nel sopportare la 
fatica attiva che nel sopportare la sofferenza, tanto da poter rimanere in una stessa 
posizione per un giorno intero, senza muoversi.

Ci sono incantatori e indovini, esperti nei riti e nelle usanze relative ai morti, 
che vanno in giro per villaggi e città mendicando. Ce ne sono altri più civilizzati 
e meglio informati di questi, che inculcano le opinioni popolari sull’Ade, che, 
secondo le loro idee, tendono alla pietà e alla santità. Le donne studiano filosofia 
con alcuni di loro, ma si astengono dai rapporti sessuali (Geographica XV, 1, 60; 
ed. Meineke 1877)3.



Terapeuti e Theravāda	 49

Saggi

In questa descrizione si susseguono dunque due tipi di asceti: in Geographica 
xv,  1, 61 si passa poi a parlare di βραχμᾶνας (brachmânas, accusativo di 
βραχμᾶνες, brachmânes), che sono, con tutta probabilità, brāhmaṇi arcaici. 
Questi, distinti in abitatori delle foreste (ὑλοβίοι) e in esperti nell’arte medica 
(ἰατρικοί, iatrikoí), sono in realtà molto simili tra loro, se non per la peculiare 
scelta di vita che li contraddistingue. Chi abita nelle foreste, infatti, pare adottare 
un tipico comportamento da rinunciante, ritirandosi dalla città per perseguire 
una vita ascetica lontana dalle convenzioni mondane. I medici invece devono 
vivere necessariamente più vicini alla città per poter praticare la terapia. No-
nostante l’apparente distinzione tra i due, è probabile che essi condividano una 
forma comune di ascetismo itinerante e capace di tramandarsi conoscenze me-
diche acquisite proprio dalla frequentazione delle foreste, dove potevano essere 
presenti piante officinali. 
Questa teoria sull’origine delle conoscenze mediche nelle tradizioni ascetiche 
indiane è stata proposta (Salguero 2022; Wujastyk 2022: 399-413) proprio ri-
conoscendo lo stretto legame che unisce pratica ascetica e conoscenza medica 
nell’India arcaica e spiegherebbe la propensione alla medicina che fin dall’inizio 
contraddistinse queste forme di ascetismo. Il successivo sviluppo di un impianto 
medico-teorico più articolato, così come l’annessa figura del medico quale spe-
cialista della malattia e delle tecniche terapeutiche, non sarebbe altro che una 
naturale prosecuzione di questo nucleo di conoscenze trasmesse forse con un 
modello simile a quello che legava un maestro al suo discepolo nelle tradizioni 
ascetiche e sapienziali dell’India antica (paraṃparā).
Gli estratti di Strabone che abbiamo presentato nell’introduzione sono con tutta 
probabilità citati a partire dagli Indica di Megastene, un’importante risorsa per 
la ricostruzione del panorama storico-antropologico dell’India nel iii secolo a.C. 
Va detto che in questi racconti tanto i βραχμᾶνες che i γαρμᾶνες vengono men-
zionati non tanto con uno sguardo etnografico dell’autore, né per interesse a de-
scrivere la cultura e le usanze degli asceti, di cui l’attitudine verso la pratica 
terapeutica degli ἰατρικοί non è che una menzione en passant. Ciò che interessa 
Megastene è parlare dei φιλόσοφοι (philósophoi), di cui βραχμᾶνες e γαρμᾶνες 
sono presentati come diramazioni. Ciò detto, il racconto ha un involontario valo-
re etnografico, in quanto ci prova anche l’esistenza di tendenze come quelle dei 
vānaprastha (asceti che rifiutavano in toto di interagire con la società e andavano 
ad abitare nelle foreste), a cui possiamo vagamente far corrispondere gli ὑλοβίοι.
Secondo Richard Stoneman (2019: 231), inoltre, le testimonianze di Megastene ci 
proverebbero che gli ὑλοβίοι sono con tutta probabilità «proto-Buddhists»: 



50	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

There is a sharp divide in the Indian medical tradition between the practices of 
the Vedas, carried out by Brahmans, which rely mainly on magical practices and 
incantations, and those of the ascetics, which grew into Buddhist medicine or 
Ayurveda, reliant as stated on herbal remedies, but also on the balance of elements 
in the body, regulated by diet and also ointments (ibidem).

A nostro giudizio, tuttavia, anche gli ἰατρικόι possono essere ricondotti a una 
diramazione dei Buddhisti, i quali mostrano, come già detto, una approfondi-
ta conoscenza della medicina, e una spiccata propensione per formulare teorie 
medico-empiriche fin dalle prime attestazioni. L’opera di Kenneth G. Zysk (1998: 
32-33), spunto per successivi studi in tal senso, è fondamentale per comprendere 
la natura di queste loro inclinazioni.
Tutte le attitudini mediche attestate da Megastene e Strabone trovano un riscon-
tro nella letteratura buddhista pāli. I Greci ci dicono che gli ἰατρικόι indiani era-
no esperti nella preparazione di medicinali (φάρμακα, phármaka) tra cui unguen-
ti (ἐπίχριστα, epíchrista) e impacchi (καταπλάσματα, kataplásmata). Nel canone 
pāli le menzioni di dettagliate procedure mediche che prevedono tutti gli elemen-
ti sopracitati sono numerose, come analizzato da Zysk, in particolare per quanto 
riguarda la figura del medico Jīvaka. Esempi di menzione di farmaci si trovano 
per esempio in testi quali Dīgha Nikāya 1; 2, Saṃyutta Nikāya 4, 1 o Majjhima 
Nikāya 7; 25. In questi testi, si parla di purgativi (virecana), medicinali benefici 
(bhesajja), tecniche di digiuno (āhārupaccheda) ed esercizi di apnea (appānaka). 
La medicina buddhista, come emerge da questi esempi, si concentra sulla puri-
ficazione del corpo per rimuovere le impurità e ristabilire l’equilibrio. Agli un-
guenti possiamo far corrispondere il pāli ālepa, vedendo come sono menzionati 
in testi quali il Mahāvagga, dove si descrive l’applicazione di unguenti terapeutici 
sul corpo del Buddha (Zysk 1982: 70-86).
Un’altra tipologia di farmaco importante nella letteratura pāli è l’emetico (va-
mana o uddhaṃvirecana), menzionato molto di frequente e talvolta addirittura 
come metonimia della medicina in generale. La tendenza è infatti quella di con-
siderare l’emetico o il purgante (virecana) come purificatore del corpo. Inoltre, 
l’impiego di metafore e analogie tra la pratica ascetica buddhista e la medicina 
è molto frequente: conseguentemente, l’equivalenza tra l’insegnamento del Bud-
dha e una sorta di farmaco universale è molto frequente (elemento che richiama 
alla mente il quadrifarmaco epicureo).
Un’altra menzione greca degli śramaṇa si trova in Clemente Alessandrino (Stro-
mata I, 15, 71), che si riferisce a loro chiamandoli σαμαναίοι (samanaíoi) in 
relazione a tradizioni osservate tra i Battriani (σαμαναῖοι Βάκτρων, samanaîoi 
Báktrōn). Egli nota anche che, tra gli Indiani, vi sono i gimnosofisti e altri filosofi 
barbari (ἰνδῶν τε οἱ γυμνοσοφισταί, ἄλλοι γε φιλόσοφοι βάρβαροι, indōn te oi 



Terapeuti e Theravāda	 51

Saggi

gymnosophistaí, álloi ge philósophoi bárbaroi). Il termine γυμνοσοφισταί è di 
significato incerto. La maggior parte degli studiosi concorda nell’identificarli con 
i giainisti, tra cui ancora oggi è presente un movimento che promuove la nudità 
(digambara) e rifiuta di indossare indumenti. Ciò che rimane poco chiaro è se i 
γυμνοσοφισταί facciano parte dei σαμαναίοι o se siano invece un gruppo indi-
pendente. Clitarco di Alessandria, citato da Strabone, parla anche di un gruppo 
di asceti chiamati πράμνες (prámnes), ma anche questa è con tutta probabili-
tà una corruzione di *σράμνες (śramaṇa), noti appunto per il fatto di viaggiare 
nudi (γυμνήτης, gymnḗtēs, “nudo”), il che rappresenta un punto di convergen-
za con quanto sappiamo dei giainisti. In questo caso vengono menzionati come 
opposti ai brāhmaṇi (βραχμᾶνες), noti per lo sviluppo delle scienze naturali 
(φυσιολογία, physiología) e astronomiche (ἀστρονομία, astronomía). Vi è poi un 
altro gruppo noto per l’impiego di medicinali, che trasportavano in borse in pelle 
di cervo (πήρας δ᾽ ἔχειν ῥιζῶν καὶ φαρμάκων μεστάς, pḗras d’  échein rhizōn 
kaì pharmákōn mestás), anche se la loro medicina è criticata come non empi-
rica e basata piuttosto sull’impiego di incantesimi (γοητεία, goēteía) e formule 
rituali (ἐπῳδαί, epōidaì), forse di tipo mantrico, nonché sull’utilizzo di amuleti 
(περίαπτα, períapta).
Certamente, l’abbandono degli indumenti è indicativo di un chiaro comporta-
mento ascetico. Un altro passaggio significativo di Clemente Alessandrino è il 
seguente: «Ci sono poi fra gli Indiani seguaci delle dottrine di Budda [Βούττα 
(Boýtta)], che essi venerano come un dio per la sua straordinaria austerità» (Stro-
mata I, 15, 72; ed. Rizzi, Pini 2006: εἰσὶ δὲ τῶν Ἰνδῶν οἱ τοῖς Βούττα πειϑόμενοι 
παραγγέλμασιν. ὃν δι’ ὑπερβολὴν σεμνότητος ὡς ϑεὸν τετιμήκασι, eisì dè tō ̂ n 
Indō ̂ n oi toîs Boýtta peithómenoi paraggélmasin; hòn di’ hyperbolḕn semnótētos 
hōs theòn tetimḗkasi). Questa è probabilmente la prima menzione in una lingua 
occidentale del nome di Buddha.
Facciamo questa doverosa premessa perché gli studi storico-antropologici sulle 
tradizioni indiane sottolineano l’importanza della pratica medica (Divino 2022: 
271-298, 2023b: 307-335) e perché è stata proposta una connessione tra questa 
stessa attitudine medica e quella riscontrata in un particolare gruppo giudaico 
i cui membri erano noti come i ϑεραπευταί (therapeytaí) e θεραπευτρίδες (the-
rapeytrídes), da θεραπεύω, “curo” o “servo [Dio]” (De vita contemplativa 2). 
L’ipotesi consiste nella possibile influenza tra il Buddhismo indiano theravāda e 
i ϑεραπευταί, basata anche sulla somiglianza fonetica tra i due nomi. Intendiamo 
vagliare criticamente anche questo aspetto dell’ipotesi e dimostrare che, sebbene 
essa non regga sul piano linguistico, qualche somiglianza antropologica tra i due 
gruppi potrebbe permanere e una comparazione potrebbe comunque suscitare un 
interessante dibattito. Cionondimeno, mostreremo altri elementi a dimostrazione 



52	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

del fatto che questa ipotesi di per sé non presenti elementi sufficientemente validi 
per provare un’influenza sui Terapeuti da parte di influssi indiani e del Bud-
dhismo theravāda, il quale peraltro ha acquisito questo nome in un periodo più 
recente della storia buddhista.
Fin dalle sue origini, quindi, il buddhismo ha presentato un’attenzione partico-
lare verso la medicina, tanto da poter essere considerato esso stesso una forma 
di terapia. Per comprendere appieno questo legame, è necessario analizzare il 
contesto storico e culturale in cui il buddhismo si è sviluppato e il rapporto con la 
cultura ascetica indiana (Divino 2022: 271-298, 2023b: 307-335).
Il pensiero buddhista si basa sul concetto di dukkha, un termine di difficile tradu-
zione che indica un malessere esistenziale ed universale, una sofferenza intrinse-
ca alla condizione umana. La dottrina buddhista si propone come una terapia per 
questo malessere, fornendo strumenti per la sua comprensione e la sua risoluzio-
ne. Le Quattro Nobili Verità, fondamento del pensiero buddhista, possono esse-
re interpretate come un modello diagnostico: identificano il problema (dukkha), 
ne individuano la causa (l’ignoranza e l’attaccamento), indicano la possibilità di 
guarigione (il raggiungimento del Nirvāṇa) e prescrivono la terapia (il Nobile 
Ottuplice Sentiero).
Il rapporto tra buddhismo arcaico e pratica medica è testimoniato da diversi ele-
menti. I testi antichi menzionano spesso pratiche mediche, come l’uso di erbe 
medicinali, purganti e unguenti, a dimostrazione di una conoscenza approfondita 
del corpo e delle sue funzioni, a cui si somma la presenza di un medico personale 
del Buddha, Jīvaka Komārabhacca. La figura di Jīvaka, che cura il Buddha con 
terapie āyurvediche, è significativa anche per la sua potenza terapeutica, descritta 
come quasi magica. Ma gli antichi Buddhisti erano dei medici? Praticavano la me-
dicina? Le fonti suggeriscono che i monaci ricevevano una formazione medica e 
che i monasteri conservavano una tradizione fitoterapica. Le prove archeologiche 
mostrano la presenza di centri medici in prossimità di siti monastici. È probabile 
che i monaci praticassero la medicina come parte della loro attività di assistenza 
e cura all’interno della comunità (Zysk 1982: 70-86, 1995: 153-154).
Il legame tra buddhismo e medicina si rafforza ulteriormente se si considera il ruo-
lo centrale dell’ascetismo in entrambe le discipline. Gli asceti indiani (śramaṇa), 
tra cui gli antichi Buddhisti, erano noti per le loro conoscenze mediche, traman-
date oralmente e basate sull’osservazione empirica e sulla sperimentazione. Que-
sta tradizione medica, in contrasto con la medicina vedico-brāhmaṇica basata su 
magia, incantesimi e amuleti, si è evoluta nella medicina āyurvedica, influenzan-
do profondamente il pensiero buddhista.



Terapeuti e Theravāda	 53

Saggi

L’asceta buddhista, in quanto figura proto-medica, si caratterizza per la sua ri-
cerca della purificazione e della liberazione dalla sofferenza. La pratica ascetica, 
che include la meditazione, il controllo del respiro e una disciplina alimentare, 
è finalizzata al benessere fisico e mentale. Il Buddha, pur criticando le forme di 
ascetismo estreme che conducono alla mortificazione del corpo, riconosce il va-
lore di una “via mediana”, in cui la cura del corpo è parte integrante del percorso 
di liberazione.
Il corpo, nel pensiero buddhista, è un luogo di sofferenza ma anche di potenzia-
le trasformazione. La meditazione sati, che si concentra sull’analisi del corpo, 
mira a sviluppare una consapevolezza profonda dei suoi processi fisici e mentali. 
Attraverso la meditazione, il corpo diventa un veicolo di purificazione e di tra-
sformazione.
La concezione buddhista della malattia è complessa e articolata. Il lessico pāli 
utilizza diversi termini per indicare la “malattia”: byādhi, roga e dukkha. Gli ul-
timi due termini in particolare indicano sfumature particolari: una disfunzione o 
un malfunzionamento del corpo o della mente (roga), un malessere generalizzato 
che permea l’esistenza umana (dukkha). La medicina buddhista si propone di 
curare sia le malattie fisiche che quelle mentali, riconoscendo la profonda inter-
connessione tra corpo e mente (Divino 2022: 271-298).

Possibilità di contatto

Nel 2018 e nel 2022 sono stati rinvenuti presso l’area del tempio di Iside, a Be-
renice in Egitto, rispettivamente il corpo e la testa di una statua raffigurante il 
Buddha (fig. 1). L’importanza del rinvenimento è data dal fatto che si tratta del 
manufatto buddhista rinvenuto finora più a occidente. Precedentemente, infatti, 
statue di questo tipo non erano state rinvenute più a ovest dell’Afghanistan. Si 
tratta di un importante reperto che testimonia gli scambi commerciali e culturali 
tra il subcontinente indiano e i territori dell’impero romano. La statua è stata 
datata su base stilistica al ii secolo a.C., ipotizzando come zona di provenienza 
Alessandria (Sidebotham et al. 2023: 13-28). Prima di questo reperto vi erano 
senz’altro altri tipi di attestazioni di una relazione di scambio tra l’India e l’Egit-
to, ma la statua può riaprire il dibattito sulla possibilità anche di mutue influenze 
culturali: in questo contesto, l’ipotesi buddhista sull’origine dei Terapeuti può 
essere sottoposta a nuovo vaglio scientifico.



54	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Fig. 1. Ricostruzione della testa marmorea del Buddha dal cortile del tempio di Iside a Bere-
nice con il corpo, sempre in marmo, ritrovato nella stessa area nel 2018 (Sidebotham et al. 
2023: 13-28).

Infatti, con la conquista di territori indiani da parte di Alessandro Magno, a cui 
concesse il diritto di avere leggi proprie (Hengel 1976: 24), il rapporto tra India e 
mondo mediterraneo divenne più stretto di quanto non avvenisse in precedenza. 
Nell’esercito di Alessandro erano presenti, inoltre, truppe ausiliarie costituite da 
elementi giudaici e samaritani, come riferiscono lo Pseudo-Ecateo (apud Flavio 
Giuseppe, Contra Apionem i, 192 ss.) e Flavio Giuseppe (Antiquitates Iudaicae 
xi, 321.339.345; Hengel 1976: 137), non sappiamo se attivi anche in India.
Filone Alessandrino cita sette filosofi dell’antica Grecia, i magi persiani e i gim-
nosofisti dell’India come esempi di uomini buoni, che sono presenti non solo tra i 
greci, ma anche tra i barbari (Quod omnis probus liber sit 73-74). Filostrato narra 
del viaggio di Apollonio di Tiana in Persia e India per consultare i brāhmaṇi e poi 
in Egitto per fare visita ai gimnosofisti (Vita Apollonii I-V). Diogene Laerzio, ci-
tando il Magicus di Aristotele4 e i Diadochai di Sozione di Alessandria, scriveva 



Terapeuti e Theravāda	 55

Saggi

che, secondo alcuni, lo studio della filosofia trae le sue origini dai magi persiani, 
dai caldei babilonesi e assiri, dai gimnosofisti indiani e dai druidi o semnotei celti 
e galli (Vitae et sententiae philosophorum i, 1-11). E Clemente Alessandrino si 
esprime, ancora, in maniera simile (Stromata i, 71-73; Taylor, Davies 1998: 5).
In questo periodo di contatti tra India e mondo mediterraneo (sebbene a volte so-
vrastimati5), dunque, le origini della filosofia furono a volte ricondotte all’India. 
Lo stesso accade anche in una variante sullo stesso tema, in cui i Giudei sono 
presentati come filosofi originari dell’India. Si tratta di un frammento di Clearco, 
riportato da Flavio Giuseppe, con l’opinione di Aristotele, secondo cui coloro che 
in Siria, in Giudea e a Gerusalemme sono chiamati Giudei altro non sarebbero 
che filosofi indiani, chiamati in India Calami (Contra Apionem I, 22).
Come anticipato, alcuni studiosi hanno poi ritenuto, a partire dal secolo scorso, 
che il gruppo ebraico dei Terapeuti di cui scrive Filone (De vita contemplativa 
1-90) possa aver ricevuto un qualche tipo di influenza da parte del buddhismo, 
sino a considerarli veri e propri Buddhisti o discendenti (in termini religiosi) di 
Buddhisti giunti in Egitto o a considerare quella dei Terapeuti una forma sincre-
tistica che unisse elementi giudaici a elementi buddhisti. Sia scrittori pseudo-sto-
rici, che divulgativi, che, ancora, accademici hanno sostenuto questa tesi, come 
Robert Linssen (1958: 208), S.M. Pathak (1976: 140-142), Zacharias P. Thundy 
(1993: 64, 208, 211, 244-250, 252, 265), James M. Hanson (2005: 76) e Michael 
Lockwood (2019: 1, 65). In relazione a quanto scritto sopra, tali contatti sono 
verosimili, ma ciò non è sufficiente perché siano anche probabili.
Il primo elemento di analogia con i monaci buddhisti proposto consiste nell’uti-
lizzo dei libri da parte dei Terapeuti (De vita contemplativa 29-30.76-78), cui 
tributavano particolare valore. Questa però non è una loro caratteristica esclusi-
va, essendo invece comune ad altri gruppi ebraici: i giudeocristiani, gli Esseni6 
(Flavio Giuseppe, Bellum Iudaicum ii, 159; Pseudo-Ippolito, Refutatio omnium 
haeresium ix, 22, 2), la comunità dei rotoli del Mar Morto, probabilmente i sicari7 
e i megariti. Yaʿ qūb al-Qirqisānī nel 937 scrisse, nel Kitāb al-anwār wal-marāqib, 
riguardo ai megariti che erano così chiamati perché i loro libri furono rinvenuti 
in una grotta, il migliore dei quali è indicato come alessandrino (i, 283, 18-20). 
I megariti spiegavano molti passi delle scritture in chiave allegorica (i, 304, 15). 
Wilhelm Bacher ipotizza che vadano messi in relazione con i Terapeuti (Bacher 
1895: 703), che vivevano in tutti i νομοί (nomoí) d’Egitto, ma in particolare nei 
dintorni di Alessandria (Filone, De vita contemplativa 21), e che interpretavano 
le Scritture in chiave allegorica (28-29; Zurawski 2017: 494-496, 501).
Il fatto che i rotoli di Qumran siano stati rinvenuti, a partire dal 1947, in gia-
re riposte nelle grotte rappresenta un parallelo significativo con quanto scrive 



56	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

al- Qirqisānī sui “Megariti”. Inoltre, rotoli nella zona di Qumran (vicina a Gerico) 
furono scoperti già nell’antichità, come testimonia Origene, che scrive di essersi 
servito per la Hexapla di un rotolo ebraico contenuto in una giara rinvenuta in 
una grotta vicino a Gerico (Thiede 2003: 119). Il brano di al-Qirqisānī costituisce 
un ulteriore elemento di analogia tra Terapeuti ed Esseni e rotoli del Mar Morto, 
oltre a quelli che emergono dai rotoli e da Filone e Giuseppe. Ma non è possibile 
affrontare in questa sede il rapporto tra Esseni e Terapeuti.
Fuori dall’India, anche i Buddhisti di I secolo d.C. utilizzavano i libri, redatti da 
monaci buddhisti dello Sri Lanka già nel i secolo a.C., al tempo del re Vattaga-
mani Abbhaya (ca. 88-76 a.C.), come narrato nella Cronache di Ceylon. Yuan 
Chwang scrive che i monaci buddhisti avrebbero composto un canone delle scrit-
ture già nel IV secolo a.C. Questa informazione, però è nota grazie a una testi-
monianza di VII secolo d.C. (Thundy 1993: 64). Non si può escludere a priori 
e in assoluto un’influenza di qualche tipo tra culture e società diverse, anche in 
assenza di elementi determinanti per provarla. Tuttavia, l’analogia che si è sopra 
evidenziata con altri gruppi giudaici, come la comunità dei rotoli del Mar Morto 
(i più antichi dei quali sono datati già al ii secolo a.C., quindi di un secolo prece-
denti l’attestazione dei libri buddhisti di cui sopra), mostra come all’interno del 
variegato mondo del cosiddetto “settarismo” ebraico la presenza di biblioteche 
fosse attestata già due secoli prima dell’attestazione filoniana di una comunità 
di Terapeuti ad Alessandria. Pertanto, non è necessario introdurre le biblioteche 
buddhiste del i secolo d.C. per spiegare perché i Terapeuti ne possedessero una.
Peraltro, vi è un’ulteriore analogia tra l’impiego dei libri presso i Terapeuti e nella 
comunità dei rotoli del Mar Morto. Se i primi, infatti, il settimo giorno si riuni-
vano in assemblea comune (Filone, De vita contemplativa 30) e ascoltavano la 
lettura ad alta voce dei testi, lo stesso facevano gli Esseni (Filone, Quod omnis 
probus liber sit 81-82) e nei rotoli del Mar Morto si sottolinea l’importanza della 
lettura collettiva (1qs 6, 6-8; Popović 2017: 446).
Roger T. Beckwith ritiene che vi sia un parallelo tra il riferimento alle leggi e agli 
oracoli dati per ispirazione attraverso profeti e Salmi e gli altri libri dei Terapeu-
ti (De vita contemplativa 25), Luca 44, 24 e testo di Qumran chiamato Miqsat 
Ma’ase ha-Torah (Alcuni precetti sulla Torah, 4qmmt), in cui si dice ai lettori di 
fare riferimento alla Legge, ai profeti e a Davide (cioè ai Salmi). Beckwith (1991: 
388) definisce i Terapeuti «a quasi-Essene group» (ivi: 388) e sottolinea il fatto 
che sia i Terapeuti che gli Esseni e la comunità dei rotoli del Mar Morto posse-
devano un’importante biblioteca di Sacre Scritture e libri di interpretazione delle 
stesse (ivi: 388, 392), noti a Qumran come pešarim.



Terapeuti e Theravāda	 57

Saggi

Inoltre, Jason M. Zurawski (2017: 501) rileva che l’educazione essena, secondo 
Filone, è interamente dedicata all’aspetto morale della filosofia, poiché la parte 
logica non è necessaria per l’acquisizione delle virtù e la parte naturale è utile 
solo per la contemplazione dell’esistenza di Dio e della creazione dell’universo 
(Filone, Quod omnis probus liber sit 80). Nella loro educazione, utilizzano come 
pedagoghi le loro patrie leggi (80: τοῖς πατρίοις νόμοις, toîs patríois nómois). 
Come già accennato, essi vengono istruiti con queste leggi durante tutta la set-
timana, ma soprattutto il sabato, quando si riuniscono nelle sinagoghe. Lì un 
membro del gruppo legge i libri e un altro, uno degli anziani più esperti, insegna, 
spiegando il significato filosofico e simbolico del testo (81-82). In questo modo 
i membri della comunità vengono educati alla pietà, alla santità, alla giustizia, 
all’economia, alla politica, alla conoscenza di ciò che è buono, cattivo, utile per 
l’amore di Dio, della virtù e dell’uomo (83).
Analoga, per Zurawski (2017: 501), è la descrizione che Filone fornisce dell’edu-
cazione dei Terapeuti. Durante la settimana studiano in completa solitudine, fi-
losofando sulle Scritture allegoricamente, considerando cioè le interpretazioni 
letterali simboli del significato segreto da chiarire attraverso interpretazioni alle-
goriche più profonde (Filone, De vita contemplativa 28: ἐν ὑπονοίαις, en hypo-
noíais). Studiano anche antichi trattati allegorici, che tentano di imitare nella 
redazione di nuove opere scritte (29). Poi, come gli Esseni, si riuniscono di sabato 
e uno dei membri più anziani istruisce gli altri, interpretando allegoricamente il 
significato della Legge (30-31). Come per gli Esseni, ancora, la Legge ebraica è 
funzionale all’educazione e alla filosofia dei Terapeuti. Essi, infatti, sono educati 
dalla natura e dalle sacre leggi a servire Dio (2: ἐκ φύσεως καὶ τῶν ἱερῶν νόμων 
ἐπαιδεύϑη σαν ϑεραπεύειν τὸ ὄν, ek phýseōs kaì tōn hierōn nómōn epaideýthē 
san therapeýein tò ón). Una delle due etimologie che propone Filone per il nome 
θεραπευταί, peraltro, è proprio θεραπεύω, nell’accezione di “servire”, riferito 
alla Divinità (2; Horsley 1979: 41; Runia 2000: 373).
Il secondo indizio a favore di un’influenza buddhista sul gruppo giudaico in esa-
me sarebbe lo stile di vita ascetico dei Terapeuti, paragonato a quello dei mo-
naci buddhisti (Thundy 1993: 208). I Terapeuti praticavano infatti un regime 
di vita molto semplice, considerando la vanità il principio della menzogna e la 
semplicità quello della verità: dalla menzogna, secondo loro, sgorgherebbero le 
molteplici forme del male, mentre dalla verità l’abbondanza dei beni umani e 
divini (Filone, De vita contemplativa 39). Secondo Thundy, tale stile di vita non 
sarebbe previsto dal giudaismo, da cui l’idea che derivi dal buddhismo (ibidem). 
Ma la dicotomia tra verità e menzogna, elette quasi a compendio rispettivamente 
di bene e male, è un tema che ricorreva diffusamente già nei rotoli del Mar Morto 
(per esempio, in 1qs 3,18-21.24-25; 4, 2-5.9.19-22).



58	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Inoltre, se è vero che l’ascetismo non era imposto dalla Legge a tutti gli ebrei, 
era comunque una scelta di vita contemplata sin da opere molto antiche all’in-
terno del Tanak (la Bibbia ebraica), come Šofetim (il Libro dei Giudici), in cui 
per esempio è prescritto alla madre di Sansone: «Ora guàrdati dal bere vino o 
bevanda inebriante e non mangiare nulla d’impuro. Poiché, ecco, tu concepirai 
e partorirai un figlio sulla cui testa non passerà rasoio, perché il fanciullo sarà 
un nazireo di Dio fin dal seno materno» (Giudici 13,4-5; ed. C.E.I. 2008, vol. I).
Per quanto possibile, dunque, anche in questo caso un’influenza esterna riguardo 
uno stile di vita più morigerato non può essere provata con la semplice, eventua-
le assenza nel giudaismo antecedente (che comunque non basterebbe a provare 
un’influenza esterna perché potrebbe sempre trattarsi di un’innovazione endoge-
na), poiché, appunto, l’ascetismo era già contemplato nel Libro dei Giudici, solo 
per fare un esempio. Infine, oltre ai Terapeuti, nel i secolo d.C., vi erano altri 
esempi di ascetismo ebraico, come quello degli Esseni, di Giovanni il Battista8, di 
Banno (Flavio Giuseppe, Vita 11; Divino, Di Lenardo 2023: 146-149, 153, 159) 
o dei Samaritani dositei (Epifanio di Salima, Panarion 13, 1, 2).

Difficoltà linguistiche

Un terzo elemento a sostegno della “ipotesi buddhista” sarebbe il parallelo eti-
mologico tra ϑεραπευταί e theravāda (da cui ϑεραπευταί deriverebbe, secondo 
Thundy), da thera, “anziani”, o arahats, “il perfetto”, e vada, “dottrina” (Thundy 
1993: 211). In realtà, thera significa sì “anziano” (deriva da sthavira, riconducibi-
le alla radice indoeuropea *stéwh₂ros, che è probabile significhi “stecca” o “ba-
stone” come il termine correlato sthūra, in riferimento a ciò a cui si appoggiano 
gli anziani), ma -vāda è semplicemente un suffisso derivativo. Thundy (ivi: 245) 
afferma inoltre che il greco, che non ha i suoni corrispondenti per le fricative 
labio-dentale e per le fricative apico-dentali, avrebbe cambiato l’indiana /v/ nella 
greca /p/, come nel tamil kaṟuvā, “cannella”, che diventa καρπιον (karpion) in 
Ctesia (analogamente Buddha viene scritto Βούττα da Clemente Alessandrino). 
La prova linguistica – va detto – è estremamente debole e va considerata paraeti-
mologica per almeno due ragioni.
In primis, la proposta etimologica di Thundy non regge il confronto con le leggi 
fonetiche indoeuropee. Tanto le lingue indiane quanto il greco appartengono alla 
famiglia linguistica indoeuropea, dove si può ricostruire con un buon margine di 
certezza il meccanismo evolutivo delle radici semantiche. Se i termini theravāda 
e ϑεραπεύω (therapeýō)/ϑεραπευταί presentassero un antenato comune proto-
indoeuropeo, allora questi non rispetterebbe in alcun modo le leggi fonetiche. 



Terapeuti e Theravāda	 59

Saggi

Volendo forzare la teoria, la radice comune sarebbe *théreu̯-, ma, indipenden-
temente dalla ricostruzione ipotizzata, non rispetterebbe le leggi fonetiche note. 
L’equivalenza tra indiano /e/ e greco ε, infatti, non sussiste, in quanto le lingue 
indiane riducono ad /a/ il timbro vocalico /e/ indoeuropeo, mentre il greco tende 
a conservarlo nella maggior parte delle occorrenze. Le lingue indiane presentano 
/e/ come il risultato della monottongazione di /ai/ nei contesti in cui si è formato 
in proto-indo-iranico o proto-indo-ario un dittongo del genere (Kümmel 2014: 
204-221; Fortson 2015).
Inoltre, anche l’aspirata iniziale presenta dei problemi. Di norma, a una th- indiana 
può corrispondere un ϑ greco. Tuttavia, la ricostruzione di ϑεράπων (therápōn), 
“servitore”, “aiutante”, “compagno”, ha sviluppato la ϑ per via di un *tr- iniziale, 
che nello specifico deriva dalla radice *treb- (Beeks 2010: 541, 1467), che infatti 
Beeks collega alla radice di τέραμνον (téramnon), “stanza”, “camera”, “casa”, 
“portico”.
Sappiamo che Thundy ha in realtà ipotizzato come più ragionevole un prestito 
successivo, ma anche in questo caso – ed è la seconda ragione per cui la sua 
ipotesi etimologica è problematica – vi è una difficoltà non indifferente: è infatti 
difficile dimostrare che già nel iii, nel ii o nel i secolo a.C. o nel i d.C. vi fosse 
una qualche comunità buddhista indiana che utilizzasse il termine theravāda per 
definirsi, in quanto questo termine ha assunto l’accezione specifica che gli diamo 
oggi solo recentemente. L’origine del termine ha a che fare con gli Sthāvirīya, il 
gruppo degli “anziani”, in riferimento alla presunta antichità della scuola bud-
dhista in questione. Sebbene vi siano segnali che ci facciano sospettare che un 
appellativo del genere venisse talvolta usato in riferimento a un gruppo ipotetico 
del buddhismo post-conciliare (iv  secolo a.C.) che si rifaceva principalmente 
agli insegnamenti dei Nikaya, va detto che l’accezione specifica di theravāda 
per indicare le scuole buddhiste sudasiatiche è divenuta di uso comune anche 
per opera di Ananda Metteyya, nato Allan Bennett, fautore della diffusione del 
buddhismo in Europa (Batchelor 1994). 
Ad ogni modo, il termine theravāda, in sanscrito sthaviravāda, è anch’esso pro-
blematico. Di norma lo si riconduce alla radice sthūra, che indica un bastone – da 
cui forse la metonimia dell’anzianità. Nello specifico, ci si riferisce allo scisma 
del gruppo degli anziani come agli Sthāvira nikāya, da cui è possibile che il nome 
sthaviravāda si sia originato (Skilton 2000: 49, 64). Anche dunque volendoci 
appoggiare a queste antiche attestazioni come potenziali nomenclature indicanti 
il buddhismo antico, è difficile immaginare che questo termine venisse associa-
to in particolare all’attitudine medica di quei Buddhisti theravādin che secondo 
Thundy avrebbero influenzato le comunità giudaiche dei Terapeuti.



60	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Thundy (1993: 244) dichiara che Filone non conosca l’etimologia di ϑεραπευταί 
e la derivazione dal greco ϑεραπεύω, nell’accezione di “curare” o di “servire”, 
che –  ritiene  – sarebbe solo un’ipotesi dell’alessandrino. Filone però scrive di 
non aver aggiunto nulla di suo riguardo ai Terapeuti (De vita contemplativa 1) e 
l’etimologia di ϑεραπευταί da ϑεραπεύω è congrua sia rispetto al riferimento alle 
loro pratiche di cura dei corpi e delle anime (De vita contemplativa 2) che rispetto 
alla loro devozione nel servire Dio, di cui già si è detto. 

Vegetarianismo e celibato

Il quarto paragone consiste nel vegetarianismo dei Terapeuti, comune ai monaci 
buddhisti (Thundy 1993: 244). I Terapeuti, infatti, non mangiavano cibi ricchi, 
ma solo pane e sale e, volendo, issopo, e bevevano acqua fresca: mangiavano e 
bevevano, dunque, solo ciò che serve a non patire la fame e la sete, evitando la 
sazietà, considerata nemica tanto dell’anima quanto del corpo (Filone, De vita 
contemplativa 37). L’Alessandrino contrappone (58.64) la continenza del regi-
me alimentare dei Terapeuti – dediti invece alla scienza e alla contemplazione 
delle cose di natura secondo i precetti di Mosè (64) – all’opulenza dei banchetti 
romani, greci (a cui partecipavano anche Socrate, Senofonte e Platone; 57-59) e 
barbari, che deplora (48-49.53-56) e i cui commensali indulgevano anche nella 
lussuria con i giovinetti (50-52.59-63).
Un esempio di atteggiamento opposto a quello dei Terapeuti, nell’ambito 
dell’ebraismo, è la sepoltura, di epoca asmonea, dell’aristocratico ebreo Giasone9, 
che, secondo Martin Hengel (1993: 84), probabilmente era stato un capitano pira-
ta. Nella tomba sono presenti graffiti greci con il motto: «Godete finché vivete», 
secondo lo studioso dagli evidenti echi epicurei. Questa iscrizione, «illustra il 
nuovo stile di vita aristocratico-ellenistico già noto, all’incirca centocinquant’an-
ni prima, a Qohelet» (ivi: 85), dove infatti si legge: «Per stare lieti si fanno ban-
chetti / e il vino allieta la vita, / ma il denaro risponde a ogni esigenza» (Ecclesia-
ste 10, 19; ed. c.e.i. 2008, vol. ii).
Quanto concerne i Buddhisti invece è abbastanza dibattuto. Certamente è ri-
scontrabile una tendenza al vegetarianismo fin dalle fonti antiche. La propen-
sione all’astenersi dal consumo di carni animali è ben documentata anche come 
prescrizione motivata da ragioni mediche di “purezza” (Divino 2023a: 55-57). 
Abbiamo inoltre la testimonianza delle fonti greche in merito:

While the Brahmans live on fruits and abstain from meat, devote many hours to 
worship, observe silence and fasting, the Samanaioi [cioè sempre gli śramaṇa] are 
described as living in an ‘order’ (εἰς τὸ τάγμα ἐγγράφεσϑαι [eis tagma eggráphes-



Terapeuti e Theravāda	 61

Saggi

thai]) and living outside the cities in houses and precincts built for them by the 
king (οίκους καὶ τεμένη ὐπὸ τοῦ βασιλέως οἰκοδομηϑέντα [oíkoys kaì teménē ypò 
toŷ basiléōs oikodomēthénta]); they are summoned to meals by a bell, at which 
each has his own bowl, and they end their lives by suicide by fire. This all sounds 
very Buddhist except for the routine use of death by fire (Stoneman 2019: 328).

Ma anche per spiegare il vegetarianismo dei Terapeuti, emblema del loro asceti-
smo anche nelle scelte alimentari, non è necessario richiamarsi ai monaci bud-
dhisti. Parallelismi senz’altro più vicini culturalmente, cioè restando nell’alveo 
dell’ebraismo, si hanno sin da Berešit (il Libro della Genesi), con Dio che pre-
scrive all’uomo di mangiare erbe e frutti (1, 29-30), e poi con Daniele quando si 
nutre solo di legumi (Daniele 1, 8-15). Si pensi poi al vegetarianismo del gruppo 
giudaico dei nasarei di cui scrive Epifanio (Panarion, Anacephalaeosis i, tomo i, 
19, 1; 18, 1, 4), dei Samaritani dositei (Panarion, Anacephalaeosis i, tomo i, 13, 
1; 13, 1, 1), di Giacomo il Giusto, fratello di Gesù (Egesippo, Hypomnemata v, 
apud Eusebio di Cesarea, Historia ecclesiastica ii, 23, 5 e apud Girolamo, 
De viris illustribus 2; Epifanio, Panarion 78, 13, 2-3; 14, 1-2), dell’osseo El-
xai (Panarion i, 19, 3, 6) e degli ebioniti (Panarion 30, 15, 3), che attribuivano 
tale vegetarianismo anche a Giovanni il Battista (Vangelo degli Ebioniti, apud 
Epifanio, Panarion 30, 13, 4-5; Kelhoffer 2005: 139; Divino, Di Lenardo 
2023: 147-148), a Gesù (Vangelo degli Ebioniti, apud Panarion 30, 22, 1-5) e a 
Pietro (Viaggi, apud Panarion 30, 15, 3)
Tornando agli elementi portati a supporto dell’“ipotesi buddhista”, il quinto tema 
è quello del celibato. Thundy (1993: 245) collega, infatti, le vergini anziane dei 
Terapeuti (Brayer 1969: 122) con le bhikkhunī buddhiste. Il celibato, però, nel 
contesto ebraico dell’epoca era praticato anche tra alcuni Esseni (Filone, Hypo-
thetica, apud Eusebio, Praeparatio evangelica viii, 11, 14; Flavio Giuseppe, 
Bellum Iudaicum ii, 120; Plinio il Vecchio, Naturalis historia v:17; Pseudo-
Ippolito, Refutatio omnium haeresium ix, 18, 3; Zias 2000: 221-222), da Simeon 
ben Azzai (van der Horst, Castelli 2002: 390), tra i Gesuani da Giovanni figlio 
di Zebedeo (almeno secondo Epifanio, Panarion 28, 7, 5; 78, 13, 2), Giacomo 
il Giusto (Panarion 30, 2, 6; 78, 13, 2) e le «quattro figlie nubili» del diacono 
Filippo «che avevano il dono della profezia» (Atti 21, 9; cfr. Panarion 78, 16, 6), 
tra gli ebioniti con gli anziani e vergini (Panarion 30, 2, 6) e poi nel nascente 
Cristianesimo con la figure delle vergini (Prima e Seconda lettera di Clemente 
alle vergini; Sirolli 1966: 95-114).



62	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Altri elementi

Il sesto parallelo si ha tra la vita comunitaria dei Terapeuti e le saṅghārāma, 
dove vivevano gli emissari buddhisti inviati dall’imperatore Aśoka nel iii se-
colo a.C. (Thundy 1993: 246). Thundy identifica i presunti guaritori theravāda 
con tali missionari (ivi: 245), ma non vi è prova che essi siano giunti oltre l’Iran. 
Comunque, le abitazioni di coloro i quali, tra i Terapeuti, vivevano in comunità, 
infatti, erano molto semplici e non erano troppo vicine le une dalle altre, come in 
città, per permettere loro di fare esperienza della solitudine, ma neppure troppo 
distanti, per mantenere uno spirito di comunità e difendersi in caso di scorrerie 
di briganti (Filone, De vita contemplativa 24). In ogni abitazione dei Terapeuti 
vi è una stanza sacra, chiamata santuario e monastero, in cui vengono iniziati ai 
misteri e in cui non introducono né bevanda, né cibo, né altro necessario ai biso-
gni dei corpi, ma solo le leggi, gli oracoli dei profeti e gli inni (25).
Anche questo elemento di somiglianza con il monachesimo buddhista, però, non 
appare dirimente. Infatti, vi sono due possibili modi di condurre un’esistenza 
ascetica: da soli, isolati o in una comunità o edificio collettivo (isolato oppure 
situato in una città o in un villaggio). L’ascetismo cristiano ha contemplato sia la 
vita solitaria che quella comunitaria, con la nascita del monachesimo eremitico e 
cenobitico nel iii-iv secolo, sempre in Egitto (e forse non per caso), con Antonio e 
Pacomio. Anche il giudaismo del i secolo d.C. sviluppò queste diverse possibilità: 
gli Esseni vivevano all’interno di proprie comunità o in città come gli altri ebrei 
(per esempio nel probabile quartiere esseno di Gerusalemme; Reisner 1997: 217-
250; Pixner 1997: 22-31) e i Terapeuti vivevano in città oppure in insediamenti 
propri. Anche i giudeocristiani si riunivano in abitazioni private come i Terapeuti. 
Il sito archeologico di Khirbet Qumran, se connesso con i rotoli della comunità 
rinvenuti nelle vicine grotte, potrebbe essere uno di questi insediamenti di asceti 
ebrei. L’ascetismo solitario era invece praticato per un periodo o per tutta la vita 
da figure come Giovanni il Battista, Gesù durante i quaranta giorni trascorsi nel 
deserto (Marco 1:12-13; Matteo 4:1-11; Luca 4:1-12) e Banno (Flavio Giuseppe, 
Vita 11; Divino, Di Lenardo 2023: 146-149, 153, 159), come già ricordato.
Infine, si potrebbe essere tentati di considerare i Terapeuti di Alessandria più 
permeabili a influenze ellenistiche (e dunque in questo caso anche a quelle bud-
dhiste, che in epoca ellenistica raggiunsero il mondo mediterraneo) rispetto ai 
gruppi palestinesi (come gli autori dei rotoli del Mar Morto, gli Esseni, forse gli 
Emerobattisti) in base all’idea che gli ebrei palestinesi fossero meno ellenizzati 
o più conservatori di quelli della diaspora. Se ovviamente un pescatore di un 
piccolo villaggio della Galilea verosimilmente fu meno esposto agli scambi intel-
lettuali internazionali di un ricco e istruito abitante di Alessandria d’Egitto, non 



Terapeuti e Theravāda	 63

Saggi

è corretto considerare il giudaismo palestinese necessariamente meno elleniz-
zato di quello della diaspora. Al contrario, un gruppo giudaico in terra straniera 
avrebbe potuto cercare di “resistere” culturalmente al contesto in cui si trovava e 
dar vita così a fenomeni di radicalizzazione. Due esempi a supporto ci giungono 
da Flavio Giuseppe, che racconta delle rivolte dei sicari della diaspora, che era-
no presenti e insorsero nel 73 d.C. o poco dopo proprio ad Alessandria d’Egitto 
(Bellum Iudaicum vii, 409-421.433) e nella Cirenaica (vii, 437-453). Un altro 
esempio, dalle dimensioni ancor più significative, è la Seconda guerra giudaica 
(115-117 d.C.), che vide gli Ebrei insorgere contro i dominatori romani in Cirenai-
ca, Egitto e Siria e a Cipro.
L’ellenismo e l’ellenizzazione (per quanto si tratti di un concetto composito e a 
tratti persino contraddittorio; Hengel 1981: 123), infatti, in particolare nel primo 
periodo ellenistico, ma a mio avviso non solo, possiedono una fortissima compo-
nente politico-sociale. Per contro, secondo Hengel, gli aspetti filosofici, letterari e 
religiosi rivestono, almeno inizialmente, un’importanza secondaria, ma vengono 
acquistando sempre più rilievo con il passare del tempo (ivi: 111). In Egitto e in 
altre comunità della diaspora ebraica ellenistica, infatti, si oppose «una sorpren-
dente resistenza al tentativo di una effettiva assimilazione», che avrebbe costretto 
le comunità giudaiche «ad abbandonare il proprium della fede giudaica, la fedeltà 
alla legge e al monoteismo» (ivi: 176).
Hengel (1993: 77-78) ritiene, inoltre, che è spesso

difficile attribuire specifiche concezioni teologiche prevalentemente o esclusiva-
mente “alla diaspora ellenistica” o “al giudaismo palestinese”. Da un lato, infatti, 
si tiene troppo poco presente che il giudaismo grecofono della diaspora costituiva 
una chiara unità ancor meno del giudaismo di Palestina precedente il 70 d.C., che, 
come oggi sappiamo, era un fenomeno assai stratificato; dall’altro – se si prescinde 
dall’opera di Filone, unica nel suo genere e sostanzialmente non comparabile con 
alcunché –, non possediamo un numero particolarmente cospicuo di testimonian-
ze letterarie attribuibili con assoluta certezza a questo giudaismo della diaspora 
già di per sé contrastante, non foss’altro per ragioni geografiche e sociali. 

Al termine della sua monografia L’“ellenizzazione” della Giudea nel i secolo 
d.C., poi, lo studioso conclude che «il giudaismo palestinese, dopo un periodo 
di oltre trecent’anni passato sotto l’influenza della cultura ellenistica greca, può 
essere definito “giudaismo ellenistico”» (ivi: 129).
Una radicale distanza tra giudaismo palestinese e giudaismo alessandrino 

contaminato dall’ellenismo […] non è più sostenibile in questa forma. Se così stes-
sero le cose, allora anche in Palestina il giudaismo sarebbe stato a modo suo “con-
taminato dall’ellenismo”, ma tale predicato è intrinsecamente del tutto assurdo e, 
in questo contesto, va respinto a limine (ibidem).



64	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Il giudaismo palestinese, in altre parole, era esso stesso un giudaismo ellenistico 
e la Palestina si trovava sotto il graduale influsso culturale dell’ellenismo da se-
coli al tempo di Gesù e di Flavio Giuseppe, sin da prima dell’epoca dei Maccabei 
(Hengel 1981: 87-135).
Come ha sottolineato anche James H. Charlesworth (1998: 124-135), «Gerusa-
lemme era una delle città principali di una cultura cosmopolita. Possedeva non 
soltanto il Tempio, ma anche una grande arena per le corse di carri e di cavalli (un 
ippodromo, vedi Antichità giudaiche 17,255; Guerra giudaica 2,44), uno stadio 
per le gare di atletica (un gymnasium, vedi 1Maccabei 1,14; 2Maccabei 4,7-20; 
Antichità giudaiche 12,241), e grandi teatri». Inoltre, 

Erode era un atleta, costruì il gymnasium, e almeno una volta assistette personal-
mente ai giochi olimpici. Le grandi arene per le gare di atletica a Gerusalemme e 
strutture analoghe ritrovate in Galilea (a Magdala e a Tiberiade) dimostrano che 
gli ebrei (o almeno una parte di loro) erano molto appassionati agli sport ellenistici 
(ivi: 135). 

Secondo Harold A. Harris (1976: 96, cit. in Charlesworth 1998: 135), non vi è 
«alcuna prova che gli ebrei ortodossi si tenessero alla larga dai giochi in Palesti-
na». E nella «città di Gerusalemme e nelle sue vicinanze sono state scoperte varie 
iscrizioni in molte lingue, specialmente in greco, aramaico, latino ed ebraico; e 
queste ci permettono di comprendere meglio il fenomeno linguistico descritto 
in Atti 2 […]. L’influenza ellenistica è evidente nei sigilli sui papiri samaritani» 
(ibidem).
Non si può dunque ritenere l’ellenismo un elemento tale da considerare i Terapeu-
ti come un fenomeno autonomo rispetto al più generale giudaismo del tempo (per 
quanto frastagliato), né un elemento tale da legittimare un paragone prioritario 
dei Terapeuti con altri fenomeni ellenistici extra-ebraici (come la conoscenza del 
Buddhismo nel contesto mediterraneo) anziché (o prima che) con gli altri gruppi 
ebraici palestinesi contemporanei o precedenti, come gli Esseni o la comunità dei 
rotoli del Mar Morto.

Conclusioni

In questo articolo abbiamo analizzato l’ipotesi di un’influenza buddhista sui Te-
rapeuti, un gruppo giudaico diffuso in Egitto e in particolare ad Alessandria nel 
i secolo d.C. Dopo aver esposto il contesto storico delle interazioni tra India e 
mondo mediterraneo, abbiamo confrontato in dettaglio gli elementi di simili-
tudine tra la pratica dei Terapeuti e quella degli antichi Buddhisti theravāda: 
l’attitudine medica, l’ascetismo, il vegetarianismo, il celibato e l’uso delle bi-



Terapeuti e Theravāda	 65

Saggi

blioteche sacre. Attraverso un’attenta analisi filologica, storica e comparativa, 
abbiamo mostrato che, sebbene esistano analogie significative tra i due gruppi, 
queste non bastano a provare un’influenza diretta. Le convergenze appaiono me-
glio spiegabili come espressione di tendenze ascetiche e terapeutiche comuni a 
diverse culture, piuttosto che come risultato di un contatto specifico tra monaci 
buddhisti e Terapeuti.
L’ipotesi di una filiazione diretta, sostenuta da studiosi come Thundy, risulta in-
fondata soprattutto sul piano linguistico ed etimologico, mentre l’analisi delle 
pratiche ascetiche e culturali mostra radici endogene e parallele all’interno del 
giudaismo antico.
In conclusione, nel i  secolo d.C. ad Alessandria d’Egitto erano effettivamente 
presenti degli indiani ivi residenti, come attestato da Dione Crisostomo (Oratio 
37; Thundy 1993, 247, 264), e discendenti di antenati indiani precedentemente 
stanziati in Etiopia, come si legge in Flavio Filostrato (Vita Apollonii vi, 11; 
Thundy 1993: 243-244), ma lo stesso potrebbe valere per Antiochia, dove Au-
gusto ricevette una legazione dall’India (Nicolao di Damasco, apud Strabone, 
Geographica xv, 1, 73; ivi: 249) nel 21 a.C. (ivi: 248), e per Roma, dove Claudio 
ricevette un’ambasceria dallo Sri Lanka (Plinio il Vecchio, Naturalis historia 
vi, 14; ivi: 249-250). Legati indiani furono successivamente inviati anche a Tra-
iano, Antonino Pio, Settimio Severo, Elagabalo, Aureliano, Costantino, Giuliano 
e Giustiniano (ivi: 248). A ciò, si potrebbe aggiungere, forse, l’attività missionaria 
apostolica in India già nel i secolo, che secondo Geza Vermes (2000: 90) avrebbe 
carattere storico.
Pertanto, sebbene influenze orientali anche indo-iraniche (e segnatamente per-
siane; Charlesworth 1998: 105) siano evidenti nell’apocalittica giudaica del 
secondo tempio, non sembrano esservi elementi sufficienti a sostenere una “fi-
liazione” dei Terapeuti da Buddhisti giunti in Egitto, ma nemmeno un prestito 
diretto sui terapeuti da parte del Buddhismo. Ciò che vi è di certo sono i contatti 
diplomatici e commerciali tra India e mondo ellenistico e alcune analogie tra 
monaci buddhisti e gruppi ebraici (Terapeuti ed Esseni) di carattere generale, co-
muni forse più per alcuni elementi comuni del contesto ideologico delle pratiche 
ascetiche, per il carattere di un qualsiasi stile di vita ascetico di per sé, al di là 
delle sue varie declinazioni culturali, che per qualche influenza diretta e specifi-
ca, che dunque, al momento attuale, resta impossibile da confermare.
L’importanza di questi raffronti evidenzia la centralità che le concezioni tera-
peutiche svolgono da sempre nelle tradizioni che tendiamo a definire “religiose”, 
ma che nel loro complesso rivelano un interesse olistico per l’essere umano che 
va al di là delle semplici idee di spiritualità e di norme socioculturali. L’auspicio 



66	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

è quello di accendere un rinnovato interesse dell’antropologia medica anche per 
queste tradizioni, nella speranza che lo studio della loro concezione del corpo, 
della malattia e del benessere permetta una comprensione più approfondita dei 
tutti gli altri aspetti di questi movimenti, siano essi intesi o meno come dottrinali. 
Infine, è nel confronto rigoroso atto a segnalare somiglianze tanto quanto diver-
genze che aspetti precedentemente ignoti possono essere disvelati.

Note
(1) Cfr. Lingiardi (2018) che parla di diagnosi come di «momento decisivo della conoscenza 
di sé» (ivi. ix) e «possibilità di ripensare la nostra storia e il nostro futuro, il nostro posto nel 
mondo […] non è mai un fatto neutro, e porta con sé una dimensione esistenziale. Sociale, 
come vuole Sontag. Intima, come vuole Woolf» (ivi: 123).
(2) Per un approfondimento sulla medicina nell’antichità e in particolare sull’archeologia dei 
medicamenti, si rinvia a Raitano 1995.
(3) τοὺς δὲ Γαρμᾶνας τοὺς μὲν ἐντιμοτάτους ὑλοβίους φησὶν ὀνομάζεσθαι, ζῶντας ἐν ταῖς 
ὕλαις ἀπὸ φύλλων καὶ καρπῶν ἀγρίων, ἐσθῆτος φλοιῶν δενδρείων, ἀφροδισίων χωρὶς καὶ 
οἴνου: τοῖς δὲ βασιλεῦσι συνεῖναι, δἰ  ἀγγέλων πυνθανομένοις περὶ τῶν αἰτίων καὶ δἰ  ἐκείνων 
θεραπεύουσι καὶ λιτανεύουσι τὸ θεῖον. μετὰ δὲ τοὺς ὑλοβίους δευτερεύειν κατὰ τιμὴν τοὺς 
ἰατρικοὺς καὶ ὡς περὶ τὸν ἄνθρωπον φιλοσόφους, λιτοὺς μὲν μὴ ἀγραύλους δέ, ὀρύζῃ καὶ 
ἀλφίτοις τρεφομένους, ἃ παρέχειν αὐτοῖς πάντα τὸν αἰτηθέντα καὶ ὑποδεξάμενον ξενίᾳ: 
δύνασθαι δὲ καὶ πολυγόνους ποιεῖν καὶ ἀρρενογόνους καὶ θηλυγόνους διὰ φαρμακευτικῆς: 
τὴν δὲ ἰατρείαν διὰ σιτίων τὸ πλέον, οὐ διὰ φαρμάκων ἐπιτελεῖσθαι: τῶν φαρμάκων δὲ 
μάλιστα εὐδοκιμεῖν τὰ ἐπίχριστα καὶ τὰ καταπλάσματα, τἆλλα δὲ κακουργίας πολὺ μετέχειν. 
ἀσκεῖν δὲ καὶ τούτους κἀκείνους καρτερίαν τήν τε ἐν πόνοις καὶ τὴν ἐν ταῖς ἐπιμοναῖς, ὥστ᾽ 
ἐφ᾽ ἑνὸς σχήματος ἀκίνητον διατελέσαι τὴν ἡμέραν ὅλην. ἄλλους δ᾽ εἶναι τοὺς μὲν μαντικοὺς 
καὶ ἐπῳδοὺς καὶ τῶν περὶ τοὺς κατοιχομένους λόγων καὶ νομίμων ἐμπείρους, ἐπαιτοῦντας 
κατὰ κώμας καὶ πόλεις, τοὺς δὲ χαριεστέρους μὲν τούτων καὶ ἀστειοτέρους, οὐδ᾽ αὐτοὺς 
δὲ ἀπεχομένους τῶν καθ᾽ ᾄδην θρυλουμένων ὅσα δοκεῖ πρὸς εὐσέβειαν καὶ ὁσιότητα: 
συμφιλοσοφεῖν δ᾽ ἐνίοις καὶ γυναῖκας ἀπεχομένας καὶ αὐτὰς ἀφροδισίων.
(4) Oggi attribuito a uno Pseudo-Aristotele.
(5) Come in Linnsen 1958: 204-208; Hanson 2005:75-78; Lockwood 2019: 8, 65.
(6) Numerose sono le analogie tra i Terapeuti e gli Esseni, ma non saranno oggetto nello spe-
cifico di questo articolo. Non si entrerà nemmeno nel merito della discussione circa l’identità 
tra Esseni e comunità dei rotoli del Mar Morto e tra questa e il il gruppo che viveva presso il 
sito di Khirbet Qumran.
(7) Si pensi ai testi rinvenuti a Masada, di i secolo d.C. (Seely 1996: 287-301).
(8) Bisogna tuttavia precisare che Giovanni il Battista è descritto come un’asceta solo nei van-
geli e non anche nel brano che gli dedica Flavio Giuseppe (Antiquitates Iudaicae xviii, 
116-119).



Terapeuti e Theravāda	 67

Saggi

(9) Sempre secondo Hengel (1993: 85), «Giasone era probabilmente un sadduceo, cioè un mem-
bro di quel nuovo partito, formato da appartenenti ai ceti sociali più elevati, che Giuseppe 
pone a confronto con gli epicurei». I sadducei e i boethusiani, a motivo della loro sfiducia in 
una vita dopo la morte, si concedevano lussi e ricchezze (Avot de Rabbi Natan A 5, 2; B 10, 5; 
Di Lenardo 2025: 109-129).

Bibliografia
Anālayo B. (2021), Dimensions of the ‘Body’ in Tranquility Meditation, “Mindfulness”, Vol. 12: 2341-
2351. doi: 10.1007/s12671-021-01659-9.

Anālayo B. (2012), The Historical Value of the Pāli Discourses, “Indo-Iranian Journal”, Vol. 55 (3): 
223-253. doi: 10.1163/001972412X620187.

Anālayo B. (2015), Healing in Early Buddhism, “Buddhist Studies Review”, Vol. 32 (1): 19-33. doi: 
10.1558/bsrv.v32i1.28962.

Anālayo B. (2020), The Centrality of Mindfulness-Related Meditations in Early Buddhist Discourse, 
“Mindfulness”, Vol. 11: 1935-1942. doi: 10.1007/s12671-020-01381-y.

Bacher W. (1895), Qirqisani, the Karaite, and His Work on Jewish Sects, “The Jewish Quarterly Re-
view”, Vol. 7 (4): 687-710.

Batchelor S. (1994), The Awakening of the West, Parallax Press, Ypsilanti.

Beckwith R.T. (1991), A Modern Theory of the Old Testament Canon, “Vetus Testamentum”, Vol. 41 
(4): 385-395.

Beekes R., van Beek L. (a cura di) (2010), Etymological Dictionary of Greek (2 volumi), Brill, Leiden.

Bettini M. (2021), Il sapere mitico: Un’antropologia del mondo antico, Einaudi, Torino.

Brayer M.M. (1969), Psychosomatics, Hermetic Medicine, and Dream Interpretation in the Qumran 
Literature (Psychological and Exegetical Considerations), “The Jewish Quarterly Review”, Vol. 60 (2): 
112-127.

Buswell R.E., Lopez D.S. (2014), The Princeton Dictionary of Buddhism, Princeton University Press, 
Princeton.

Charlesworth J.H. (1998 [1988]), Gesù nel giudaismo del suo tempo alla luce delle più recenti sco-
perte, Claudiana, Torino.

Collins J.J. (2020), Models of Utopia in the Biblical Tradition, pp. 51-67, in Olyan S. M., Culley R.C. 
(a cura di), A Wise and Discerning Mind: Essays in Honor of Burke O. Long, Brown Judaic Studies, 
Providence.

Conferenza Episcopale Italiana (c.e.i.) (2009 [2008]), La Sacra Bibbia, vol. i, Antico Testamento: 
Prima parte, La Biblioteca di Repubblica-L’Espresso - Mondadori, Milano.

Conferenza Episcopale Italiana (c.e.i.) (2009 [2008]), La Sacra Bibbia, vol. ii, Antico Testamento: 
Seconda parte, La Biblioteca di Repubblica-L’Espresso - Arnoldo Mondadori Editore, Milano.

de Martino E. (2021), Morte e pianto rituale nel mondo antico: Dal lamento funebre al pianto di Maria, 
Einaudi, Torino.

de Martino E. (2019), La Fine del Mondo: Contributo all’analisi delle apocalissi culturali, Einaudi, 
Torino.

de Martino E. (2022), Il mondo magico: Prolegomeni a una storia del magismo, Einaudi, Torino.



68	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Di Lenardo A. (2025), Boethusiani e sommi sacerdoti di Gerusalemme: Prosopografia della casa di 
Boeto, pp. 109-129, in Gritti E., Prosopografie 2024: Atti delle giornate di studio, Università degli studi 
di Bergamo, 16-18 maggio 2024, Università degli studi di Bergamo, Bergamo.

Divino F. (2022), Alcune note sulla concezione di corpo e di malattia nella medicina buddhista,
“am. Rivista della Società Italiana di Antropologia Medica”, Vol. 23 (54): 271-298.

Divino F. (2023a), Elements of the Buddhist Medical System, “History of Science in South Asia”, Vol. 11 
(1): 22-62.

Divino F. (2023b), Tra purezza e ascesi: Conclusioni sul problema della visione medica nel buddhismo, 
“am. Rivista della Società Italiana di Antropologia Medica”, Vol. 24 (55): 307-335.

Divino F., Di Lenardo A. (2023), The World and the Desert: A Comparative Perspective on the “Apoca-
lypse” between Buddhism and Christianity, “Buddhist-Christian Studies”, Vol. 43 (1): 141-162.

Douglas M. (1966), Purity and Danger: An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo, Routledge and 
Kegan Paul, Londra.

Filliozat J. (1947), Le sommeil et les rêves selon les médecins indiens et les physiologues grecs, “Jour-
nal de psychologie normale et pathologique”, Vol. 40 (3): 326-346.

Fortson B.W. (2015), Indo-European: Methods and Problems, in Bowern C., Evans B. (a cura di) The 
Routledge Handbook of Historical Linguistics, Routledge, Londra.

Hanson J.M. (2005), Was Jesus a Buddhist?, “Buddhist-Christian Studies”, Vol. 25 (1): 75-89.

Harris H.A. (1976), Greek Athletics and the Jews (“Trivium” special publications), University of Wales 
Press, Cardiff.

Hengel M. (1981 [1976]), Ebrei, Greci e Barbari: Aspetti dell’ellenizzazione del giudaismo in epoca 
precristiana, Paideia, Brescia.

Hengel M. (1993 [1991]), L’“ellenizzazione” della Giudea nel i secolo d.C., Paideia, Brescia.

Hickey W.S. (2010), Meditation as Medicine: A Critique, “CrossCurrents”, Vol. 60 (2): 168-184, Religion 
and Healing.

Hong H.T.K., Kurane A. (2019), Buddhist Health-Care from an Anthropological Perspective, pp. 653-
658, in Thien Thich Duc, Thich Nhat Tu (a cura di), Buddhist Approach to Harmonious Families, 
Healthcare and Sustainable Societies, Buddhist University Publications, Ho Chi Minh City.

Horsley R.A. (1979), Spiritual Marriage with Sophia, “Vigiliae Christianae”, Vol. 33 (1): 30-54.

Jouanna J. (2006), Médecine grecque et médecine indienne dans l’œuvre de Jean Filliozat, “Comptes 
rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres”, Vol.  150 (4): 1917-1925. doi: 
10.3406/crai.2006.88139.

Kateusz A. (2017), “She Sacrificed Herself as the Priest”: Early Christian Female and Male Co-Priests, 
“Journal of Feminist Studies in Religion”, Vol. 33 (1): 45-67.

Kelhoffer J.A. (2005), The Diet of John the Baptist: Locust and Wild Honey in Synoptic and Patristic 
Interpretation, Mohr Siebeck, Tübingen.

Kümmel M.J. (2014), Syllable- and Word-related Developments in Earlier Indo-Iranian, pp. 204-221, in 
Reina J.C., Szczepaniak R. (a cura di), Syllable and Word Languages, de Gruyter, Berlin-New York.

Lévi-Strauss C. (1964), Mythologiques: Le Cru et le Cuit, Plon, Parigi.

Lingiardi V. (2018), Diagnosi e destino, Einaudi, Torino.

Linssen R. (1958), Living Zen, George Allen & Unwin, Londra.



Terapeuti e Theravāda	 69

Saggi

Lockwood M. (2019), The Unknown Buddha of Christianity: The Crypto-Buddhism of the Essenes 
(Therapeutae and Qumranites), Tambaram Research Associates, Tambaram.

Mahanarongchai S. (2014), Health and Disease in Buddhist Minds, Verlag Traugott Bautz, Nordhausen.

Meineke A. (1877), Geographica, Teubner, Leipzig.

Najman H. (2006), Towards a Study of the Uses of the Concept of Wilderness in Ancient Judaism, “Dead 
Sea Discoveries”, Vol. 13 (1): 99-113.

Olivelle P. (1998), Caste and Purity: A Study in the Language of the Dharma Literature, “Contributions 
to Indian Sociology”, Vol. 32 (2): 189-216. doi: 10.1177/006996679803200203.

Olivelle P. (2005), Food for Thought: Dietary Rules and Social Organization in Ancient India, pp. 1000-
1026, in Olivelle P. Language, Texts, and Society: Explorations in Ancient Indian Culture and Religion, 
Firenze University Press, Firenze. doi: 10.1400/41397.

Pathak S.M. (1976), Influence of Early Monastic Buddhism on Some Pre-Christian Jewish Sects: 
The Essenes and the Therapeutae: A Study in Cultural Influence of Ancient India, “Proceedings of the 
Indian History Congress”, Vol. 37 (1): 140-142.

Pixner B. (1997), Jerusalem’s Essene Gateway: Where the Community Lived in Jesus’ Time, “Biblical 
Archaeological Review”, Vol. 23 (3): 22-31.

Popović M. (2017), Reading, Writing, and Memorizing Together: Reading Culture in Ancient Judaism 
and the Dead Sea Scrolls in a Mediterranean Context, “Dead Sea Discoveries”, Vol. 24 (3): 447-470.

Raitano A. (1995), Archeologia dei medicamenti: Racconto sulle terapia attraverso le antiche civiltà, 
Fondazione Marino Golinelli, Bologna.

Ramelli I.L.E. (2011), “The Pastoral Epistles and Hellenistic Philosophy: 1 Timothy 5:1-2, Hierocles, 
and the ‘Contraction of Circles’”, “The Catholic Biblical Quarterly”, Vol. 73 (3): 562-581.

Reisner R. (1997 [1992]), La comunità primitive ed il quartiere esseno di Gerusalemme, pp. 217-250, 
in Charlesworth J.H. (a cura di), Gesù e la comunità di Qumran: Il fondatore del cristianesimo e il 
Maestro di Giustizia, gli esseni e i primi cristiani, i pasti rituali e l’eucaristia, Piemme, Casale Mon-
ferrato (AL).

Rigopoulos A. (2018), Transcending the Body, Exhibiting the Body: Notes on the Ideology and Practice 
of Hindu Asceticism, “Quaderni di Civiltà e Religioni”, Vol. 5: 81-101.

Rizzi M., Pini G. (2006), Clemente di Alessandria, Gli Stromati: Note di viera filosofia, Paoline, Milano.

Runia D.T. (2000), The Idea and the Reality of the City in the Thought of Philo of Alexandria, “Journal 
of the History of Ideas”, Vol. 61 (3): 361-379.

Salguero C.P. (2022), A Global History of Buddhism and Medicine, Columbia University Press, 
New York.

Salguero P. (2015), Toward a Global History of Buddhism and Medicine, “Buddhist Studies Review”, 
Vol. 32 (1): 35-61. doi: 10.1558/bsrv.v32i1.26984.

Scheper-Hughes N., Lock M.M. (1987), The Mindful Body: A Prolegomenon to Future Work in Medical 
Anthropology, “Medical Anthropology Quarterly”, Vol. 1 (1): 6-41.

Seely D.R. (1996), The Masada Fragments, the Qumran Scrolls, and the New Testament, “BYU Studies 
Quarterly”, Vol. 36 (3): 287-301.

Sidebotham S.E., Ast R., Kaper O.E., Bergmann M., Bhandare S., Maurer A., Hartmann R., 
Popławski S., Oleksiak J.M., Bartos N., Geerts R.C.A., Kucharczyk R., Castro M., Stoye M. 
(2023), Results of the Winter 2022 Excavation Season at Berenike (Red Sea Coast), Egypt, “Thetic”,
Vol. 27 (1): 13-28.



70	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Sirolli G. (1966), Documenti di patrologia, vol. ii, Presenza, Roma.

Skilton A. (2004), A Concise History of Buddhism, Windhorse Publications, Birmingham.

Smith J.A. (1984), The Ancient Synagogue, the Early Church and Singing, “Music & Letters”, Vol. 65 
(1): 1-16.

Stanley S. (2012), Mindfulness: Towards A Critical Relational Perspective, “Social and Personality 
Psychology Compass”, Vol. 6 (9): 631-641. doi: 10.1111/j.1751-9004.2012.00454.x.

Stoneman R. (2019), The Greek Experience of India, Princeton University Press, Princeton.

Taylor J.E., Davies P.R. (1998), The So-Called Therapeutae of De Vita Contemplativa: Identity and 
Character, “The Harvard Theological Review”, Vol. 91 (1): 3-24.

Thiede C.P. (2003 [2000]), I rotoli del Mar Morto e le radici ebraiche del cristianesimo, Mondadori, 
Milano.

Thundy Z.P. (1993), Buddha and Christ: Nativity Stories and Indian Traditions, Brill, Leiden-New 
York-Köln.

van der Horst P.W., Castelli S. (2002), Celibacy in Early Judaism, “Revue Biblique”, Vol. 109 (3): 
390-402.

Vermes G. (2000), I volti di Gesù, Bompiani, Milano.

Voltaggio F. (1992), L’Arte della guarigione nelle culture umane, Bollati Boringhieri, Torino.

Wallner F., Klünger G. (2015), Buddhism: Science and Medicine Interpretations, Applications, and 
Misuse, Verlag Traugott Bautz, Nordhausen.

Wujastyk D. (2022), The Science of Medicine, pp. 399-413, in Flood G. (a cura di), Wiley Blackwell 
Companion to Hinduism, John Wiley & Sons, Hoboken.

Zias J.E. (2000), The Cemeteries of Qumran and Celibacy: Confusion Laid to Rest?, “Dead Sea Discov-
eries”, Vol. 7 (2): 220-253.

Zurawski J.M. (2017), Mosaic Paideia: The Law of Moses within Philo of Alexandria’s Model of Jewish 
Education, “Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic, and Roman Period”, Vol. 48 
(4/5): 480-505.

Zysk K.G. (1982), Studies in Traditional Indian Medicine in the Pali Canon: Jīvaka and Āyurveda, 
“The Journal of the International Association of Buddhist Studies”, Vol. 5 (1): 70-86.

Zysk K.G. (1993), Religious Medicine. The History and Evolution of Indian Medicine, Routledge, Oxon.

Zysk K.G. (1995), New Approaches to the Study of Early Buddhist Medicine: Use of Technical Brāhmaṇic 
Sources in Sanskrit for the Interpretation of Pali Medical Texts, “Pacific World”, Vol. 11 (1): 143-154.

Zysk K.G. (1998), Asceticism and Healing in Ancient India: Medicine in the Buddhist Monastery, Motilal 
Banarsidass Publications, Delhi.

Scheda sugli Autori

Andrea Di Lenardo nasce a Gemona del Friuli (UD) il 12 aprile 1994. Dopo il liceo classico 
e la laurea in Storia presso l’Università Ca’ Foscari di Venezia con una tesi in Storia delle 
religioni, consegue con lode la laurea magistrale in Scienze dell’antichità interateneo a Udine 
e Trieste con una tesi in Letteratura cristiana antica. È dottorando interateneo a Ca’ Foscari 
Venezia, Udine e Trieste con un progetto di ricerca sui gruppi ebraici al tempo di Gesù nelle 



Terapeuti e Theravāda	 71

Saggi

fonti cristiane. È membro dell’Associazione Italiana di Filosofia della Religione, di Rodopis e 
della redazione del “Nuovo Giornale di Filosofia della Religione”.

Federico Divino nasce a Roma il 18 marzo 1995. È membro del centro di ricerca in culture 
Visive e Digitali (ViDi) presso la facoltà di scienze sociali dell’Università di Anversa, Bel-
gio. Il suo ambito di ricerca è la meditazione buddhista, analizzata sia come pratica di cura 
che come dispositivo per accedere a stati di coscienza estesa. Ha pubblicato diversi lavori di 
antropologia medica incentrati sulle tradizioni buddhiste nonché degli studi sul tema della 
coscienza nella meditazione.

Riassunto

Terapeuti e Theravāda: Sull’attitudine alla “cura” di una comunità giudaica egizia e le sue 
similitudini con lo spirito medico degli antichi Buddhisti 

L’articolo intende indagare il gruppo ebraico dei Terapeuti, attivo nel i secolo d.C. È stato sug-
gerito, da parte di diversi autori, un accostamento tra i terapeuti, dediti alla cura delle anime, 
e i Buddhisti che esercitavano le arti mediche, indicati come Theravāda. Pur riconoscendo il 
contesto cosmopolitico, in cui il mondo mediterraneo entrò in contatto con il Buddhismo, il 
contributo analizza gli elementi comuni ai Terapeuti e ai Buddhisti, mostrando l’inconsisten-
za dell’ipotesi.

Parole chiave: terapeuti, Theravāda, Antico Buddhismo, Giudaismo del Secondo Tempio, 
Giudaismo ellenistico

Resumen

Terapeutas y Theravāda: Sobre la actitud hacia la “cura” de una comunidad judía egipcia y 
sus similitudes con el espíritu médico de los antiguos Budistas 

El artículo pretende investigar el grupo de Terapeutas judíos, activo en el siglo I d.C. Varios 
autores han sugerido una comparación entre los terapeutas, que se dedicaban al cuidado de las 
almas, y los budistas que practicaban las artes médicas, denominados Theravāda. Si bien se 
reconoce el contexto cosmopolítico, en el que el mundo mediterráneo entró en contacto con 
el budismo indio, esta contribución analiza los elementos comunes a los Terapeutas y a los 
Budistas, mostrando la inconsistencia de la hipótesis.

Palabras clave: therapeutas, Theravāda, Budismo antiguo, Judaísmo del Segundo Templo, 
Judaísmo helenístico



72	 Andrea Di Lenardo, Federico Divino

AM 60. 2025

Résumé

Thérapeutes et Theravāda: Sur l’aptitude au “soin” d’une communauté juive d’Égypte et ses 
similitudes avec l’esprit médical des anciens Bouddhistes

Cet article se propose d’étudier le groupe juif des Thérapeutes, actif au Ier siècle de notre ère. 
Plusieurs auteurs ont suggéré un rapprochement entre les thérapeutes, voués au soin des âmes, 
et les bouddhistes pratiquant les arts médicaux, connus sous le nom de Theravāda. Tout en 
reconnaissant le contexte cosmopolitique, au cours de laquelle le monde méditerranéen entra 
en contact avec le bouddhisme, cette contribution analyse les éléments communs aux Théra-
peutes et aux Bouddhistes afin de démontrer l’inconsistance de cette hypothèse.

Mots-clés: thérapeutes, Theravāda, Ancien Bouddhisme, Judaïsme du Second Temple, Ju-
daïsme hellénistique




	Indice
	Giovanni Pizza • Editoriale di AM 60

	Saggi

	Andrea Di Lenardo, Federico Divino • Terapeuti e Theravāda




